



by VedaPrachara Ratnam Veda Kulapathi G.K.Seetharaman Astrologer

M.A., M. Phill

இலவச வெளியீடு சந்தாதாரர்களுக்கு மட்டும்

# Sri Venkatadri Veda Vidyapeetam Trust, 2/205, Agraharam, Kalancheri, Thanjavur Dt. 613504

அன்பர்களுக்கு ஒரு வேண்டுகோள்

நமது வேதபாடராவேக்கு நிரந்தர நிதி வைப்புத் திட்டம் உள்ளது, ஸ்ரீ வேங்கடாத்ரி வேத வித்யாபீடம் ட்ரஸ்ட் என்ற நமது ட்ரஸ்டிர்கு இப்பொழுது நிரந்தரமாக 80 ஜி வருமானவரி விலக்கு கிடைத்து விட்டது. டிரஸ்டின் நிரந்தர வைப்புநிதி திட்டங்களில் சேர்ந்து வேத தர்ம ஸம்ரக்ஷணம் செய்து ஸகல க்ஷேமங்களேயும் அடைய ப்ரார்திக்கின்றோம்.

#### 1. ரூபாய் 5000 நிரந்தர நிதி திட்டம்.

இதன் வட்டியில் ஆண்டுதோறும் ஒரு நாள் பத்து வித்யார்திகளுக்கு அன்னதானம் செய்வது. இவர்களுக்கு Your Family Friend மாத இதழ் 10 ஆண்டுகளுக்கு தொடர்ந்து வந்து கொண்டிருக்கும்.

#### 2. ரூபாய் 10,000 நிரந்தர நிதி திட்டம்.

இதன் வட்டியில் ஆண்டுதோறும் ஒரு நாள் இருபது வித்யார்திகளுக்கு அன்னதானம் செய்வது. அல்லது பத்து வித்யார்திகளுக்கு இரண்டு நாட்கள் அன்னதானம் செய்வது. இவர்களுக்கு Your Family Friend மாத இதழ் 10 ஆண்டுகளுக்கு தொடர்ந்து வந்து கொண்டிருக்கும்.

#### 3. ரூபாய் 15,000 நிரந்தர நிதி திட்டம்.

இதன் வட்டியில் ஆண்டுதோறும் ஒரு நாள் 36 வித்யார்திகளுக்கு அன்னதானம் செய்வது. இவர்களுக்கு Your Family Friend மாத இதழ் 10 ஆண்டுகளுக்கு தொடர்ந்து வந்து கொண்டிருக்கும். தவிர ஆண்டுக்கு ஒரு முறை யஞ்யோபவீதம் (பூணல்) ஐந்து ஜோடி, திருமாங்கல்ய சரடு இரண்டு ஜோடி, விபூதி 200 கிராம், இவைகளும் அனுப்பிவைக்கப்படும்.

# வாழ்க்கையில் வளம்பெற வழி ஒன்றே

# நாமும் வாழக்கற்றுக் கொண்டு விட்டால் ....

விதியா? மதியா? இரண்டில் வலியது எது என்று கேட்டவருக்கு ஒரு மஹான் ஒரு உதாரணம் சொன்னார். கேட்டவரை எழுந்து நிற்கவும் நடக்கவும் சொன்னார். கேட்டவர் எழுந்து நின்றார் பிறகு நடந்து காட்டினார். பிறகு அந்த மஹான் கேட்டவரை ஒரு காலை தூக்கி மடக்கிக் கொண்டு நிற்கவும் நடக்கவும் சொன்னார். அவரும் கொஞ்சம் கஷ்டமாக இருந்தாலும் செய்து காட்டினார். பிறகு இரண்டு கால்களையும் தூக்கி மடக்கிக் கொண்டு நிற்கவும் நடக்கவும் சொன்னார். இரண்டாவது காலையும் தூக்கியவர் தடார் என்று கீழே விழுந்தார். அப்போது அந்த மஹான் சொன்னார்: "கடவுள் இரண்டு கால்களைக் கொடுத்து நிற்க, நடக்க உதவினார். ஒரு காலை மடக்கிக் கொண்டாலும் இருக்கும் ஒரே காலால் நிற்கவும் நடக்கவும் மதி உதவுகிறது. ஆனால் இரண்டு கால்களையும் தூக்கி மடக்கிக் கொண்டு நிற்கவோ நடக்கவோ முடியாது என்பது தான் விதி. அதை மீற யாராலும் முடியாது. அதே போல் தான் வாழ்ச்கையில் நமக்கு ஏற்படும் ப்ரச்சனைகளை நமது புத்தி சக்தியால் நன்றாகவே சமாளிக்கலாம். ஆனால் விதியின் பலம் நமது மதியின் பலத்தைவிட மிகவும் அதிக மானது. "ஒரு சில விஷயத்தில்" நாம் கட்டுப்பட்டுத்தான் ஆகவேண்டும்.

"ஆற்று வெள்ளம் அதிகமாகும் போது கரையோரத்தில் இருக்கும் பனைமரத்தை அடித்துக் கொண்டு போய்விடும் ஆனால் நாணலுக்கு எந்த கேடும் வருவதில்லை. நீ வற்றியதும் திரும்ப நிமிர்நது நிற்கும். அதற்குக் காரணம் அது தன்னைவிட நீரின் பலம் அதிகம் என்று வளைந்து கொடுப்பதுதான். அது போல் நாமும் வாழக் கற்றுக் கொண்டு விட்டால் எத்தனையோ ப்ரச்சனைகளிலிருந்து தப்பிக்கலாம்."

முதலில் வாழ்க்கையில் நமக்கு ப்ரச்சனைகள் வருவதற்கு என்ன காரணம் என்று பார்ப்போம். தனிமையில் இருந்து சிந்தித்தால் எல்லா ப்ரச்சனைகளுக்கும் அசை தான் காரணம் என்பது நன்றாகப் புரியும். 'எல்லா ஆசையையும் விடு' என்று உபதேசம் செய்வது சுலபம். நடைமுறைப் படுத்திப்பார்த்தால். அதன் கஷ்டம் புரியும். உலகம் முழுவதும் இப்படி அத்தனை பேரும் ஒரு ஆசையும் இல்லாமல் எல்லா ஆசைகளையும் துறந்து ப்ரும்ஹஞானிகளாக ஆகிவிட்டால் உலகமே ஸ்தம்பித்து விடும். பிறகு அந்த ஈச்வரனுக்குக் கூட எந்த வேலையும் இருக்காது. அது மாதிரியான ஒரு நிலையை நாம் கற்பனை கூடச் செய்து பார்க்க முடியாது. கோடியில் ஒருவர் வேண்டுமானால் அப்படி ஆசையே இல்லாதவராக இருக்கலாம் அதுவே கஷ்டம்தான். ஆக ஆசையை விடுவது என்பது நடக்காத கார்யம். நடக்கும் என்று கற்பனை செய்வது கூட முட்டாள்தனம்தான். சரி, எல்லா கஷ்டத்திற்கும் இது தான் மூலம் என்று தெரிந்தும் விட முடிய வில்லை. ஆனால் வாழ்க்கையில் கஷ்டப்படவும் இஷ்ட மில்லை. இப்போது என்ன செய்தால் நமது இஷ்டமும் பூர்த்தியாகும், கஷ்டமும் இருக்காது, வாழ்க்கையில் அனைத்து ஸுகங்களும் வேண்டும். அதற்காக கஷ்டமும் படக்கூடாது. இதற்கு என்ன வழி?

வேத தர்மமே வழி

இந்த விஷயத்தில் நமக்காகத்தான் மஹான்கள் கடுமையான தபஸ் செய்து அற்புதமான வழி ஓன்றைக் கண்டு பிடித்துக் கொடுத்திருக்கிறார்கள். நாம் எத்தனை தான் முயற்சித்தாலும் இதைவிட சுலபமான வழி கிடைக்காது. இஹத்துக்கும் பரத்துக்கும் இரண்டு இடத்துக்கும் உதவும் வழி. அது தான், வேததர்மம். வேதத்தை மஹரிஷிகள் கண்டு பிடித்தார்களே தவிர ஸ்ருஷ்டி செய்யவில்லை. அமெரிக்காவை கொலம்பஸ் "கண்டு பிடித்தார்". ஆனால் யாரும் அதை ஸ்ருஷ்டி செய்யவில்லை. அதே போல் தான் வேதமும் அனாதியான சப்தம். அதை தபோ பலத்தால், காதால் கேட்ட (மனதால் உணர்ந்த) மஹரிஷிகள் நமக்குக் சொல்லிக் கொடுத்தார்கள். வேதத்தைப்பற்றி முழுமையாக உணர்ந்து கொள்ளா விட்டாலும் கொஞ்சமாவது தெரிந்து கொண்டால் ஓரளவிற்கு புரியும். மஹான்கள் நம்மீது எத்தனை இரக்கத்துடன் சிரமப்பட்டு தெரியும்.

வேதத்தைப் பற்றி மிகக் குறைந்த அளவில் புரிந்து கொண்டால் கூட போதும். அந்த தா்மத்தின் உயா்வு நமக்கு நன்றாக வே புரியும். இப்போது வேதத்தைப் பற்றியும் அதில் உள்ள மிகச் சிறப்பான விசேஷங்களிலிருந்து கொஞ்சமும், அதன் மூலம் நமக்குக் கிடைக்கும் நன்மைகள் மேன்மைகள் போன்ற விஷயங்களையும் அன்றாட வாழ்க்கையில் வேத தா்மத்தின் முக்கியத்துவத்தையும், அதனால் நமக்கு ஏற்படும் லாபங்களையும் பாா்ப்போம்.

### தேவதைக‰ா தொடர்பு கொள்ள உதவும் வேதம்

வேதத்தில் இல்லாத விஷயம் என்று ஓன்று கூட இல்லை, விஞ்ஞானம், மெய்ஞானம், பௌதிகம், ரஸாயனம், வரலாறு, கணிதம், வைத்யம், கலைகள் இப்படியாக உலகத்தில் இன்றைய ஸமுதாயத்திற்கு தேவையான அனைத்தும் வேதத்தில் இருக்கின்றது. வேதம் ஓரு கல்பகவிருக்ஷம், அதனிடம் என்று இரண்டாகப் பிரிக்கலாம். அதை காமகாண்டம், ஞானகாண்டம் என்று இரண்டாகப் பிரிக்கலாம். காம் காண்டத்தில் என்ன இருக்கிறது? மனிதனுடைய அன்றாட வாழ்க்கைக்குத் தேவையான அனைத்தும் இருக்கின்றது. குழந்தை வேண்டுவது, குபேரச் செல்வம் வேண்டுவது, நல்ல குடும்பம் வேண்டுவது இப்படியாக வாழ்க்கைக்கு தேவையான அனைத்து விதமான பொருட்கள் கிடைப்பதற்கு வேதம் நமக்கு உதவுகிறது. வேதம் தொடர்பு கொள்ள உதவும் ஓரு பாஷை. இது நமக்கும் தேவதைகளுக்கும் தொடர்பை ஏற்படுத்திக் கொள்ள உதவுகிறது.

வேதம் நமக்கு எப்படி உதவுகிறது? ஒரு கம்ப்யூடர் இருக்கிறது, அதற்குள் ''மிஷின் லாங்வே ஜில்'' பல விஷயங்கள் புகுத்தப்பட்டுள்ளது. பிறகு ஸாஃப்ட்வேர் மூலம் நமக்கும் மிஷினுக்கும் தொடர்பை ஏற்படுத்திக் கொண்டு பல கட்டளைகளை கொடுக்கிறோம். கம்ப்யூட்டர் நமக்காக பல வேலைகளைச் செய்து கொடுக்கின்றது. அதில் ஸாஃப்ட்வேரை தயார் செய்யும் எல்லோருக்குமே மிஷின் லாங்வே ஜ் தெரிந்திருக்காது. அதேபோல் அந்த ஸாஃப்ட்வேர் மூலம் அந்த கம்யூட்டரில் கட்டளைகளைக் கொடுத்து தனது வேலையை சாதித்துக் கொள்ளும் ஆபரேட்டருக்கு Your Family Friend ஸாஃப்ட்வேரைப் பற்றியும் ஒன்றும் தெரியாது, மிஷின் லாங்வே ஜ் பற்றியும் ஒன்றும் தெரியாது. ஆனால் வேலையை வாங்கிவிடுவார் கள். அதாவது முடித்துக் கொடுத்து விடுவார்கள். இங்கு ஆபரேட்டருக்கும் கம்ப்யூட்டருக்கும் இடையில் இருக்கும் ஸாஃப்ட்வோ் மற்றும் மிஷின் லாங்வேஜ் போலத்தான் நமக்கு வேதம் உதவுகிறது. ஆனால் இதில் உணர்வு பூர்வமான விஷயங் களுக்கு முக்யத்வம் அதிகம். எப்படி ஆபரேட்டரு க்கு மிஷின் லாங்வே ஜும் தெரியாது, ஸாஃப்ட்வேரில் எழுதப்பட்டிருக்கும் ப்ரொக்ராம் பற்றியும் தெரியாது, ஆனால் வேலையை முடித்து விடலாம் என்ற நிலையோ, அப்படித்தான் வேதாத்யயனம் பண்ணி அதில் சொல்லப்பட்ட ப்ரயோகங்களைச் செய்யும் நமக்கு அதன் முழுப் பொருளும் விளங்காவிட்டாலும் நமக்கு அது வேலையை முடித்துவிடும். ஆனால் ஆபரேட்டர் ஒரு கமாண்டை டைப் செய்யும் போது ஒரு எழுத்துப் பிழை செய்து விட்டாலும் அது வேலை செய்யாதோ அப்படித்தான் இதிலும் எந்தப் பிழையும் ஏற்படாமல்தான் செய்ய வேண்டும். ச்ரௌதம் என்ற முறை ஒன்று இருக்கின்றது. இந்த முறைப்படி நடத்தப்படும் எல்லா யாகங்களும் இப்படித்தான். ஒரு தவறும் செய்து விடக் கூடாது. தவறு செய்தால் தண்டனை நிச்சயம் அதே சரியாகச் செய்தால் பலனும் நிச்சயம். கம்ப்யூட்டர் தானாகவே தவறு செய்து கொள்ளாது. அதே போல் தான் இங்கும். நாம் தவறு செய்தால் தான் ப்ரச்சனை. நிச்சயமாகவே அதில் முழு கவனத்துடன் தான் செய்ய வேண்டும்.

#### நமக்கும் தேவதைகளுக்கும் உள்ள உறவு

தேவதைகள் யார்? அவர்கள் எப்படி நம்மைக் கட்டுப் படுத்துகிறார்கள்? தேவதைகளுக்கும் ஜனனம் அழிவு உண்டு, தேவதைகள் தவத்தால் மேன்மையான சக்தியையும் அதிகாரத்தையும் பெற்றவர்கள். ஒரு எறும்புக்கோ கரப்பிற்கோ நம்மை முழுவதுமாக பார்க்க முடியுமா? முடியாது ஆனால் நாம் அவற்றை முழுமையாகப் பார்க்கிறோம். அதே சமயம் நாம் நினைத்தால் தேவதைகளை நிச்சயமாகப் பார்க்க முடியும். நமது சரீரம் ப்ருத்வீ சரீரம். அவர் களுடையது ஒளிமயமானது, தேஜோமயமானது. அந்த

தேஜோமயமான சரீத்தை புறக்கண்ணால் பார்க்க மிகுந்த அப்யாஸம் வேண்டும். அதாவது கடுமையான தபஸ் வேண்டும். அப்படி புறக் கண்ணால் கண்டவர்கள் அநேகம் பேர் உண்டு. இப்போதும் அது முடியும். சரி, நமக்கும் அவர்களுக்கும் இருக்கும் உறவு முறையைப் பார்ப்போம். உலக ஸ்ருஷ்டியில் ஓரறிவு, ஈரறிவு என்று ஐந்தறிவுகள் உள்ள ஜீவன்கள் எல்லாம் ஒன்றைவிட மற்றது சக்தி வாய்ந்ததாக இருக்கின்றது. அவை அனைத்தையும் ஆறறிவு படைத்த மனிதன் தனித்தனியாகவோ சேர்த்தோ எப்படி வேண்டுமானாலும் அடக்கி விடுகிறான். அவற்றிற்கு நன்மையோ தீமையோ செய்யும் முழுபலமும் மனிதனுக்கு இருக்கின்றது. அவற்றில் எலியால் தொந்தரவு வந்தால் ஒரு பூனையை அங்கு வளர்ந்து எலியை ஒழித்து தன் காரியத்தை சாதித்துக் கொள்வான். பூனையை நாய் கொல்ல வந்தால் தானே நேரடியாக அந்த நாயை அடித்து விரட்டி பூனையை காப்பாற்றுகிறான். இப்படியாக தனக்கு கீழே, அதாவது புத்தி குறைவாக உள்ள ஜீவன்களை அழிக்கவும் காக்கவும் வல்லமை பெற்றிருக்கிறான். எவ்வளவு பெரிய சரீத்துடன் பலத்துடன் இருந்தாலும் மனிதன் ஒரு யானையை எப்படி அடிமைப் படுத்தி வேலை வாங்குகிறான் பாருங்கள்.

மிருகங்களுக்கு மனிதன் எப்படியோ அப்படித்தான் மனிதனுக்கு தேவதைகள். நம்மைக் காட்டிலும் அதிகமான சக்தி கொண்டவர்கள் தேவதைகள். ஓரு விஷயம் நன்றாகப் புரிந்து கொள்ள வேண்டும். தேவதைகள் வேறு, தெய்வம் வேறு. தெய்வம் என்பது பரம் பொருள். அது தனிப்பட்ட விஷயம். நம் வேதத்தில் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கும் அனைத்தும் தேவதைகள் தான். வேதம் குறிப்பிடும் தேவதைகளான இந்திரன், அக்னி, யமன், ஸோமன், வருணன், வாயு இப்படியானவை அனைத்தும் தேவதைகள்தானே தவிர தெய்வமில்லை. வேதத்தின் ஞானகாண்டத்தில் தெய்வத்தைப்பற்றி விரிவாக உள்ளது. இப்போது நாம் அதைப்பற்றி, அதாவது ஞான காண்டத்தைப் பற்றி, இவ்விடத்தில் விசாரிக்கவில்லை, கர்மகாண்டத்தைப் பற்றித்தான் பேசுகிறோம் நமக்கும் தேவதைகளுக்கும் உள்ள உறவு முறையையும் நாம்

சரியாக புரிந்து கொள்ள வேண்டும். உதாரணமாக நாம் ஒரு பசுங்கன்று வாங்குகிறோம். அதற்கு வைக்கோல் போட்டு, தீனி வைத்து, ஜலம் கொடுத்து வளர்க்கிறோம். பசுங்கன்று வளர்க்கும் போது என்ன நினைக்கிறோம்? இது வளர்ந்து மாடாகி கன்று போட்டு நமக்கு பால் கொடுக்கும் என்று. அதே போல் அது வளர்ந்து கன்று ஈன்று நமக்குப் பாலும் நன்றாகக் கொடுத்தால், அதன் மேல் நமது கவனம் அதிகமாகவே இருக்கின்றது. மேலும் நல்ல பசும்புல், தீவனம், நல்ல நிழல் முதலியவற்றிற்கு ஏற்பாடு செய்கிறோம். அதுவும் புஷ்டியாக இருந்து நமக்கும் உபகாரத்தைச் செய்கின்றது. நன்கு பால் கொடுத்து, மறத்துப் போன மாடு திரும்பவும் கன்று ஈர்ந்து பால் கொடுக்கும் வரை மீண்டும் அன்புடன் பார்த்துக் கொள்கிறோம். மீண்டும் நமக்கும் அதற்கும் கொடுக்கல் வாங்கல் தொடர்கின்றது. இப்படியே அதற்கு வயதாகி விடுகின்றது அப்போதும் இந்த மாட்டை வெறுப்ப தில்லை. நமக்கு பல பசுக்களையும், காளைகளையும் கொடுத்து பாலையும் கொடுத்து ஒய்ந்த இதற்கு அதுவாக இறக்கும் வரை அன்புடன் பார்த்துக் கொள்கிறோம். அதே மாடு ஆரம்பத்திலிருந்தே நன்றாகத் தீனி மட்டும் தின்று கொண்டு நமக்கு பால் கொடுக்காமல் இருந்தால் யார்தான் அதனிடம் அன்பு கொள்வார்கள்? அதன் மேல் நமக்கு கவனிப்பு குறையும் அதனால் அது மேலும் பலவீனப் படும். நோய்வாய்ப்பட்டு சீக்கிரமே இறந்து விடும், நூமும் கவலைப்படமாட்டோம். அதே மாடு கன்று கூட போடாமல் இருந்து விட்டால் கேட்கவே வேண்டாம். வீட்டில் கூட வைத்துக் கொள்ளாமல் அவிழ்த்து விட்டு விடுவோம்.

இப்படித்தான் நமக்கும் தேவதைகளுக்கும் உள்ள உறவும். முதலில் தேவதைகள் நமது பாபம் மற்றும் புண்யத்திற்கு ஏற்ற சரீரத்தைக் கொடுத்து நமது வாழ்க்கையை ஆரம்பித்து வைக்கிறார்கள். நம்மால் அவர்களுக்கு ப்ரயோ ஜனம் இருந்தால் அவர்களாலும் நமக்கு ப்ரயோ ஜனம். இல்லையென்றால் நமக்கும் அவர்களுடைய உதவி கிடைக்காதுதான். மற்ற எல்லா ஜீவராசிகளைவிட நமக்கு மட்டும் ஒரு சிறப்பு, அது தேவதைகளுக்கு கூட கிடையாது. அதாவது மனிதனுக்குத்தான் மோக்ஷம் கிடைக்கும். நமக்கு

எப்படிப்பட்ட ஜென்மா கிடைத்திருந்தாலும் அதன்மூலம் நமக்கும் தேவதைகளுக்கும் உள்ள கொடுக்கல் வாங்கல் சிறப்பாக இருந்தால் இதே ஜென்மாவில் நாம் பல மேன்மைகளை அடைவோம். இதற்கு உதாரணமாக எத்தனையோ மனிதர்களை நாம் இன்றும் பார்த்துக் கொண்டுதான் இருக்கிறோம்.

தேவதைகள் பூர்வஜென்ம புண்யத்தால் நம்மைவிட மேன்மையான ஒரு ஜென்மாவை பெற்றவர்கள். இது தான் வேதத்தில் உள்ளது. தேவதைகளிடத்தில் மனிதர்களுக்கு இல்லாத சக்திகள் உண்டு. அது எப்படி என்றால் ஜீவன்களில் பல பிரிவுகள் இருக்கின்றன. மரம், செடிகள் ஒரு விதம், ஜீவனுக்கு இயற்கையாயுள்ள அறிவு இருந்த போதிலும் இந்த பிரிவில் அது வேலை செய்வதில்லை. மாடு, பறவை, மீன் போன்றவை இரண்டாவது பிரிவைச் சேர்ந்தது என்று எல்லோருக்கும் தெரியும். இவை வெயில் அதிகமாகும் போது நிழலைத்தேடிச் செல்கின்றன. பசிக்கும்போது உணவைத் தேடிச் செல்கின்றன. ஆனால் அவற்றிற்கு தனக்கு எது நல்லது எது கெட்டது என்று அறியும் விவேகம் குறைவு. அவைகளைக் காட்டிலும் மனிதர்கள் எவ்வளவோ உயர்ந்தவர்கள். இதை விவரிக்கத் தேவையில்லை. தேவதைகள் மனிதர்களைக் காட்டிலும் அதிக அறிவும் சக்தியும் கொண்டவர்கள்.

அதே போல் நாம் எப்படி கா்மாவிற்கு கட்டுப் பட்டவா்களோ அதே போல் அவா்களும் பல சந்தா்பங்களில் கா்மபலத்தால் கட்டுண்டு கஷ்டப்பட்டிரு க்கிறாா்கள், தவறுகள் செய்து தண்டனையும் அடைந்திருக்கிறாா்கள். ஆனால் ஓன்று ஞாபகம் வைத்துக் கொள்ள வேண்டும். மரம், செடி, கொடிக ளுடைய சட்டங்கள் மிருகங்களை எப்படி கட்டுப்படுத்தாதோ, மிருகங்களுடைய சட்டதிட்டங் கள் எப்படி மனிதா்களைக் கட்டுப் படுத்தாதோ அப்படித்தான் மனிதா் களுடைய சட்டதிட்டங்கள் சம்ப்ரதாயங்கள் தேவதைகளைக் கட்டுப் படுத்தாது.

மனிதா்களுடைய சட்டதிட்டங்கள் மனிதா்களிடையே கூட பொதுவான ஒன்றாக இல்லை. ஒரு தேசத்தின் சட்ட திட்டங்கள் மற்றொரு தேசத்திற்கு ஓத்து வராது. ஒரு மதத்தினருடைய சட்டங்கள், ஸம்ப்ரதாயங்கள் மற்றவருடைய மதத்திற்கு ஓத்து வராது. உதாரணமாக ஓரு முஸ்லீம் குடும்பத்தில் ஸஹோதரா் இருவருடைய பிள்ளையும் பெண்ணும் திருமணம் செய்து கொள்வாா்கள். இந்து மதத்தில் இது மிகப் பெரிய குற்றம், அதே போல் அவா்கள் இறந்து போன மனைவியின் தங்கையை திருமணம் செய்யக் கூடாது என்பாா்கள் நம் மதத்தில் இது எப்போதும் நடக்கின்றது. ஆக மனிதா்களுடைய எந்த சட்டதிட்டங்களையும் ஸம்ப்ரதாயங்களையும் அப்படியே தேவதைகளுக்கு போட்டுப் பாா்ப்பது முழு முட்டாள் தனம்.

தேவதைகள் இருப்பதை நாம் நம்பித்தான் ஆக வேண்டும். தேவதைகள் இல்லாமல் இருந்தால் அவர்களை ஸந்தோஷப் படுத்துவதற்காக பலபல யாகங்களைச் செய்ய வேண்டும் என்று வேதங்கள் சொல்லியிருக்காது. அதில் உள்ள விதிவாக்யங்களைச் சேர்த்து அனேக ரிஷிகள் கல்பஸூத்திரங்களைச் செய்திருக்க மாட்டார்கள். ஓருவர் இரண்டுபேர் என்றில்லை, ஆபஸ்தம்பர், போதாயனர் ஆச்வலாயனர், க்ராஹ்யாயனர் என்று இப்படி பலபேர் சொல்லி யிருக்கிறார்கள். இத்தனை பேர்கள் சொன்ன பிறகும் கூட, இன்றைய அஞ்ஞானிகள் சொல்வதுதான் சரி என்று சொல் வதற்க்கு எந்த நியாயமும் இல்லை.

ஓவ்வொரு மனிதனும் பிறக்கும் போதே சில கடன்களுடன் தான் பிறக்கிறான். அதாவது தேவருணம், பித்ருருணம் போன்றவை. அதில் முதலில் தேவருணத்தைத் தீர்க்கவேண்டும். அதாவது தேவதைகளுக்கு உபஹாரம் செய்து அவர்களிடம் வாங்கிய கடனை திருப்பிக் கொடுக்க வேண்டும், இரண்டாவது பித்ருருணம், நம் முன்னோர்கள் நம்மை பெற்று வளர்த்து ஆளாக்கியவர்கள். நமக்காக அவர்கள் பட்டபாட்டை சொல்லி மாளாது. அவர்களுக்கும் அவற்றிற்கும் கடனைத் திருப்பிக் கொடுக்க வேண்டும். பிறகு ஸமுதாயத்திற்கும் கடனைத் திருப்பிக் கொடுக்க வேண்டும். மனித ஸமுதாயம் நமக்கு எத்தனை உபகாரம் செய்திருக்கின்றது? பிறகு நம் ஆத்மருணத்தைக் கவனிக்க வேண்டும், அதாவது மோக்ஷத்திற்கு மார்க்கத்தைத் தேடணும். நமக்கு இத்தனை கடன்கள் இருக்கும் போது எதைப் பற்றியும் கவலையே படாமல் ஸ்வயகார்யப் புலிகளாக நமது சொத்து, பண, உத்தியோக, வியாபார லாபங்களை மட்டும் கவனித்துக் கொண்டிருந்தோமானால், கஷ்டம், நஷ்டம் எல்லாம் நமக்குத்தான். சென்ற ஓரு இரண்டு நூற்றாண்டுகளாக, முக்கியமாக தற்காலத்தில், எத்தனையோ "ஸ்வாமி ஜீக்கள்" ஜனங்கள் மனதைக் கவரும் மொழியில் "இந்த எல்லாவற்றையும் ஓதுக்குங்கள். வேறு எதையும் சிந்திக்காதீகள். ஓருவர் சொல்லுவதையும் நம்ப வேண்டாம். நீங்கள் யோசித்துப் பாருங்கள். உள்ளே இருக்கிற தெய்வத்தை தேடுங்கள். த்யானம் பண்ணுங்கள். யோகம் கற்றுக் கொண்டு த்யானம் பண்ணுங்கள். தங்கள் முதுகெலும்பின் அடிப்பாகத்தில் உள்ள குண்டலீனி சக்தியை எழுப்பி மோக்ஷம் அடையுங்கள். ஸஹ் ஜரா ஜ யோகத்தை நாங்கள் உங்களுக்கு அளிக்க முடியும்." என்கிறார்கள்.

மனிதனுடைய மனது நன்கு பழகின சாதனத்தில் கூட நிலைத்திருப்பதில்லை. 'நான்', 'எனக்கு' என்கிற எண்ணங்கள் கணக்கிலா ஜென்மங்களாக பழக்கப் பட்டு வெகு வலிமையாக மனதை விட்டு வெளியேற மாட்டோம் என்று மனிதனை பாதிக்கின்றன. மனது இப்படி இருக்கும்போது, இரண்டு நிமிடமா வது த்யானம் செய்யமுடியுமா? அந்த இரண்டு நிமிடம் "த்யானம்" செய்ய முயற்சித்தால் எழுந்தவுடன் நமது ஆசைகள் எல்லாம் போய்விடுமா? எல்லா ப்ரச்சனைகளும் தீர்ந்து விடுமா? ஓருக்காலும் இவை முடியாது. எல்லாமே படிப்படியாகத்தான் சரியாகவேண்டும்.

திடீர் என்று 'எல்லாம் ப்ரும்ஹமயம்' என்று நினைத்துச் செயல்படுவது ஸாத்யமில்லாத காரியம். எப்போது நமக்கு எல்லா வாசனைகளும், தூர்நாற்றங்களும் ஒன்றாகத் தெரிகின்றதோ, எப்போது எல்லா சுவைகளும் ஒரே மாதிரி இருக் கின்றதோ, எப்போது நமது சரீரத்தை யார் வேண்டுமானாலும் எந்த இடத்தில் தொட்டாலும் ஒரே மாதிரியான உணர்வு ஏற்படுகிறதோ அப்போது தான் நாம் இந்த த்யானம், குண்டலீனி போன்றவற்றைப் பற்றி சிந்திக்கலாம். நாம் எல்லாவிதமான சரீர சுகங்களையும் மனதிற்கு சந்தோஷத்தை யும் எதிர்பார்க்கிறோம் அல்லவா? எனவே சட்டதிட்டங் களில் உள்ளபடி சிலவற்றைச் செய்தால் தான் இவை கிடைக்கும். நமக்கு நிம்மதியும் சுகமும் வேண்டும் என்றால் கடமையைச் செய்தால் தான் கிடைக்கும்.

# நம் கடமைகளேச் செய்து வருவோம்

ஒருவருக்கு உத்யோகம் கிடைத்து விட்டது என்றால் அவருக்கு மாதாமாதம் சம்பளம் கிடைக்கும் என்று தெரிகிறது. அவர்கள் தனக்கு உத்யோகம் கொடுத்து விட்டார்கள், நான் வேலைக்கு போனாலும், போகா விட்டாலும் மேலே உள்ளவர்கள் எனக்கு சம்பளம் கொடுத்துத்தான் ஆகவேண்டும் என்று வாதம் பண்ணிக் கொண்டு வீட்டிலேயே இருந்தால் சம்பளம் கிடை க்குமா? அதே போல் தான் பூர்வ ஜென்மத்தின் பாபபுண்யங்களுக்கு ஏற்ப ஒரு இடத்தில் நமக்கு ஜென்மா கிடைத்திருக்கிறது. ஆரம்பத்தில் ட்ரெயினிங் ஸமயத்தில் கொஞ்சம் சலுகைகள் போல அதாவது நம்மால் அவர்களுக்கு லாபம் இல்லா விட்டாலும் நமக்கு அன்ன ஆஹாராதிகளுக்கு கொடுத்து தயார் செய்கிறார்கள் இல்லையா, அப்படி ஏழுவயது வரை எல்லோருக்கும் கொஞ்சம் சலுகைகள் உண்டு. அதற்குப் பிறகு நாம் எப்படி அவர்களை கவனிக்கின்றோமோ அப்படித்தான் நமக்கும் நன்மை தீமைகள் ஏற்படும். பல குடும்பங்களில் குழந்தையின் பள்ளிப் படிப்பு, ஆரோக்யம், சந்தோஷம் போன்றவற்றை மட்டும் மனதில் கொண்டு ஒரு உபநயனம் கூட செய்து வைப்பதில்லை. கேட்டால் சின்னக் குழந்தைதானே, இப்போதே என்ன அவசரம் என்று கேட்டு தனது குழந்தைக்குத் தானே கெடுதலை ஆரம்பித்து வைக்கிறார்கள். காமம் உள்ளே போகும் முன் 'நாமம்' உள்ளே போக வேண்டும். ஒரு பையனுக்கு ஆண், பெண் என்ற பேதம் புரிவதற்குள் காயத்ரீ மந்திரம் அவனுக்கு உபதேசித்து விடவேண்டும், அதாவது ஐந்து வயது முதல் ஏழு அல்லது எட்டு வயதிற்குள். இப்படியாக அவனது கடன்களை அடைத்துக் கொண்டு புத்திசக்தியாலும், தேவதைகளுடைய அனுக்ரஹத்தாலும் அவன் மேலும் மேலும் வளர வேண்டும். 25 வயதில் கல்யாணத்திற்கு முதல் நாள் ஏதோ

வாத்யார் சொல்கிறாரே என்று உபநயனம் செய்து வைத்தால் என்ன ப்ரயோ ஜனம்?

ஒரு கேள்வி சிலர் கேட்கிறார்கள்: எத்தனையோ பேர் "இதெல்லாம் இல்லாமல் எப்படி 'ஒஹோ' என்று வாழ்கிறார்கள்? பணமோ பேரோ புகழோ அவர்களுக்கு எப்படி கிடைக் கின்றது" என்று. இதில் தான் தேவதை களின் தாம நியாயமான நிலையை நாம் ஒப்புக் கொள்ள வேண்டும். அதாவது அவர்கள் இப்பிறவியில் எப்படி இருந்தாலும் போன பிறவியின் புண்ய பலன்களை அனுபவிக்கத் தடை விதிப்பதில்லை. அவர்களுடைய பூர்வ ஜென்ம புண்யங்கள் தீரும்வரை அவர்கள் ஸந்தோஷமாகஷம் மேன்மையாகஷம் இருக்கலாம். பேங்கில் கு,னு போட்டால் அதன் வட்டியில் ஸுகமாக இருக்கலாம். ஆனால் அசலையும் எடுத்து அனுபவிக்க ஆரம்பித்து விட்டால் பேங்க்காரர்கள் தடுக்க முடியாது. அதே ஸமயம், அசல் தீர்த்து விட்டால் ஒரு பைசாகூட கொடுக்கமாட்டார்கள். அதேபோல் நமது பூர்வ புண்யம் தீரும் வரை ஸுகபோகமாக இருக்கலாம். பிறகு கஷ்டம் தான், அதில் ஸந்தேகமே இல்லை. எத்தனை செல்வம், புகழ் வந்தாலும் தேவருணம், பித்ருருணம் இவ்விரண்டிலும் அலக்ஷ்யம் கூடாது. நமக்கு இப்போது நல்ல வசதி இருக்கும் போது இன்னும் விசேஷமாக அதிக ச்ரத்தை பக்தி, நம்பிக்கையுடன் தேவதா உபாஸனை செய்தால் மேலும் நன்மைகள் பெருகி அவனது வம்சம் மேன்மையை அடைந்து கொண்டே இருக்கும் பணம் கையில் இருக்கும் போது இது புரியாதே அது தானே மாயை.

### ஜோதிடம் பற்றி

சரி, நமக்கு வரும் ப்ரச்சனைகளை சரி செய்வதற்கும், தப்பிக்க வழி கண்டு பிடிப்பதற்கும் ஜோதிடர்களிடம் ஓடுகிறோமே, அது எப்படி வேலை செய்கிறது. ஓரு ஜாதகத்தைப் பார்த்து ஜோதிடர் நல்ல காலம், கெட்ட காலம் எல்லாம் சொல்கிறாரே, ஏதாவது சாந்திகள், தோஷபரிஹாரங்கள் என்றும் சொல்கிறார். பலருக்கு அதைச் செய்ததும் நல்ல பலன்கள் ஏற்படுகின்றன, சிலருக்கு எந்த மாற்றமும் இல்லை. இதில் ஜோதிடத்தில் குறையா? ஜோதிடரிடத்தில் குறையா? அல்லது நம் விதியா? இதைக் Your Amily Ariend கொஞ்சம் அலசுவோம்.

ஒருவர் தனது குமாரத்திக்கு திருமணம் ஆக வேண்டும் என்பதற்காக ஜாதகத்துடன் ஜோதிடரிடம் போகிறார். ஒருவர் தனக்கு பேரன் பிறக்க வேண்டும் என்பதற்காக போகிறார். ஒருவர் கடன் தொந்தரவு தீர் வேண்டும் என்பதற்காக போகிறார். இப்படியாக ஒவ்வொருவரும் ஒவ்வொரு ப்ரச்சனையை தீர்த்துக் கொள்ளும் வழி அறிய ஜோதிடரிடம் போகிறார்கள். ஜோதிடத்தில் நம்பிக்கை இல்லாதவர்கள் வேறு ஏதாவது வழியில் ப்ரச்சனையை சரி செய்து கொள்ள முயற்ச்சிக்கிறார்கள். நாம் ஆன்மீக வாதிகள், ஜோதிடத்திலும் நம்பிக்கை உண்டு, வேதம், சாஸ்த்ரம், தாமம் போன்ற வற்றிலும் பாபம், புண்யம் போன்றவற்றிலும் நம்பிக்கை உண்டு. 33 கோடி தேவதைகள் இருப்பதாக சாஸ்த்ரங்களில் இருக்கின்றன. இருந்தாலும் ஜோதிடத்தில் உள்ள ஒன்பது க்ரஹங்கள் எனப்படும் ஒன்பது தேவதைகளுக்கு நம் வாழ்க்கையில் முக்கியத்வம் மிகவும் அதிகம். நமது தினப்படி ஸந்யாவந்தனத்தில் கூட இந்த நவக்ரஹங்களுக்குத் தர்ப்பணம் செய்யப்படுகிறது. ஸ்ரீவைத்யநாத தீக்ஷிதீயத்தில் "யதாசாரம் (யதா–ஆசாரம்) க்ரஹாதீன்ஸ்தாபயேத்" என்று சொல்லி இந்த க்ரஹங்களுக்கு மூன்று காலமும் தாப்பணங்கள் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது. குடும்பத்தில் எந்த நல்ல கார்யமோ, கெட்ட காரியமோ நடந்தாலும் "க்ரஹப்ரீதி" செய்கிறோம். இந்த க்ரஹங்களுக்காக பல மஹரிஷிகள் விசேஷமான விதிகளுடன் கூடிய ப்ராயச்சித்தங்களும் சொல்லியிருக்கிறார்கள். பாக்கி எந்த தேவதைகளுக்கும் இல்லாத சிறப்பாக ஸூர்யனுக்காக மட்டும் ஒரு தனி ப்ரச்னமே வேதத்தில் இருக்கின்றது. இப்படி எல்லா விஷயங்களிலும் நம்(மடன் நேரடியான தொடர்பு கொண்டுள்ள க்ரஹங்களைப் பற்றி கொஞ்சம் தெரிந்து கொள்வது மிகவும் அவசியம். அவர்களும் தேவதைகளுடைய கூட்டத்தைச் சேர்ந்தவர்கள்தான்.

### நவக்ரஹங்கள் நம்மை எப்படி பாதிக்கின்றன?

நவக்ரஹங்கள் எங்கிருக்கின்றன? எப்படி நம்மை ஆட்டிப் படைக்கின்றன? என்பதைப் பாய்போம். உண்மையில் நவக்ரஹங்கள் ஆகாசத்தில் அண்டங்களாகவோ பிண்டங்களாகவோ சுற்றவில்லை. மேலே சுற்றும் அனைத்தும் கடிகாரங்களே. அவை நம்மை ஆட்டிப்படைக்கும் நவக்ரஹ சக்திகள் இல்லை. ஒரு உதாரணம் பார்ப்போம்.

யாரிடமாவது மணி எத்தனை என்று கேட்டால் அவர் கடிகாரத்தைப் பார்த்து நேரத்தை சொல்கிறார். நாம் மாலை 4 மணிக்கு ஒரு டாக்ரிடம் நேரம் வாங்கி இருக்கிறோம் என்று வைத்துக் கொள்ளுங்கள். மணி 3.30 என்றால் நாம் டாக்டரிடம் போவதற்கு கிளம்புவோம். நாம் டாக்டரிடம் போவதற்கான ஸமயத்தை ஞாபகப்படுத்தத்தான் கடிகாரமே தவிர அது நம்மை டாக்டரிடம் அழைத்துப் போகாது. நாம் தான் போக வேண்டும். ஜோதிடரிடம் நாம் ஜாதகம் காட்டி கேட்கும் போது நேரம் எப்படி இருக்கிறது பாருங்கள் என்று தான் கேட்கிறோம். காலத்தின் ஓட்டத்தை காட்டத்தான் கடிகாரமே தவிர, கடிகாரமே காலமாகிவிடாது. நமது கடிகாரம் நின்று விட்டாலும் காலம் ஓடிக் கொண்டுதான் இருக்கும். நமது கடிகாரம் அதிவேகமாக ஓடுவதால் காலமும் அதற்கேற்ப துரிதப் படாது. காலத்தை அனுசரித்துத்தான் கடிகாரம். மேலே சுற்றிக் கொண்டிருக்கும் கோளங்களின் சக்திதான் ஓவ்வொரு மனிதனையும் தனிப்பட்ட முறையில் பாதிக்கின்றது என்று வாதித்தால் அது கடிகாரம் தான் காலம் என்று வாதாடுவது போல் ஆகின்றது. மேலே சுற்றுபவை ஒரு அளவு கோல்தான். ஜுரத்தை அளப்பதற்கு தர்மாமீட்டர், அதுபோல் தான் மேலே சுற்றும் அண்டங்களும். நம் வீட்டிற்கு மின்சாரம் வருவதற்கு மீட்டர் தான் காரணம் என்று சொல்ல முடியுமா? மீட்டரை எடுத்து விட்டாலும் மின்சாரம் வரும். எவ்வளவு மின்சாரம் உபயோகப்பட்டது என்பதை அளப்பதற்க்குத் தான் மீட்டர். மின்சார உற்பத்திக்கும் அது செயல்பட்டு செலவாகும் முறைக்கும் மீட்டர் காரணமில்லை.

"உங்கள் நல்ல காலம்" என்ற ஓரு வார இதழின் பழைய ப்ரதி ஓன்றில் எதேச்சையாக படித்தேன். அதில் ஓரு ப்ரபல ஜோதிடர் எழுதிய கட்டுரை. அது ஆகாசத்தில் சுற்றும் நவக்ரஹங்கள் தான் மனிதனை ஆட்டிப் படைக்கின்றன என்ற கருத்தை தெரிவிக்கும் வகையில் இருந்தது. ஓரு சிறுவனின் பார்வை பட்ட உலோக சாமான்கள் எல்லாம் அதிகமான உஷ்ணத்தால் பாதிக்கப்பட்டவை போல் வளைந்து விட்டன என்றும், ஓரு சாதாரண மனிதனுடைய பார்வைக்கு இவ்வளவு சக்தி இருந்தால் உலோகங்களாலும் மற்றும் பலவித தாதுக்களாலும் நிறைந்த சனி போன்ற சக்தி வாய்ந்த க்ரஹங்களின் பார்வையால் பூமியில் வசிக்கும் மனிதர்கள் ஏன் பாதிக்கப்பட மாட்டார்கள்! ஆகாசத்தில் சுற்றும் க்ரஹங்களுக்கு பூமிவாசிகளின் அன்றாட வாழ்க்கையில் பாதிப்புக்களை ஏற்படுத்தும் சக்தி உண்டு என்பதாகவே இருந்தது அந்தக் கட்டுரை.

நவக்ரஹங்களின் பலாபலன்களை எழுதிய மகரிஷிகள் ஜோதிட சாஸ்த்ரத்தை நமக்கு உபதேசிக்கும் முன்பே ஈச்வரனால் மனிதனுடைய சக்தியால் நகர்த்த முடியாத விராட்கடி மிகப்பெரிய கடிகாரமாக அண்ட சராசரங்கள் ஸ்ருஷ்டிக்கப் பட்டு விட்டன என்பது உண்மையே. மஹரிஷிகள் தவத்தாலும் ஒழுக்கத்தாலும், மனோபலத்தாலும் ஈச்வர ச்ருஷ்டிகளை உணர்ந்து தனது வாழ்க்கைமுறைக்கு அவை எப்படியெல்லாம் உபயோகப்படுகின்றன என்பதைக் கண்டறிந்து அவற்றை உபயோகப்படுத்தி மெய்ஞானத்தை அடையவே முற்பட்டு அதையும் அடைந்தார்கள். ஞானிகள் ஈச்வர ஸ்ருடிகளால் தனது ஆன்மபலத்தை வளர்த்துக் கொண்டு நிரந்தரமான ஸுகத்திற்கு வழிவகுத்துக் கொண்டார்கள். ஆனால் பிற்கால ஸந்ததிகள் இவற்றை உபயோகி த்து இந்த சரீர சுகத்தை அடையத்தான் முயற்சிப்பார்கள் என்பதை அறிந்து அதற்க்கேற்ப ஜோதிட சாஸ்த்ரங்களில் பலன்களை கூறும்போது வீடு, வாகனம், மனைவி, மக்கள் கிடைப்பார்கள் போன்ற றடிசடனடல நெநேகவைள கொடுக்கக் கூடிய விஷயங்களாக எழுதினார்கள். இருப்பினும் நடுவில் பல ஞான மார்கத்துக்கான விஷயங்களையும் சொல்லியிருக்கிறார்கள். தற்காலத்தில் அவற்றை தவிர்த்து விட்டு சொன்னால்தான் கேட்பவர்களுக்கு புரியும், பிடிக்கும். பல விஷயங்களை சாஸ்த்ரங்களில் சொன்னது சொன்னபடி சொன்னால் அசட்டுத்தனமாகக்கூட இருக்கும். உதாரணமாக வெளிதேசங்க ளுக்கு உத்யோகநிமித்தம் ஸம்பாத்யநிமித்தம் ஒருவர் போவது

என்றால் அதை ஓரு தோஷமாகத்தான் சொல்லியிருக்கின்றது பரதேச கமனம் என்று. மேலும் உள்ளூரில் விலை போகாத மாடுதான் வெளியூர் போகவேண்டும். சரி, அந்த மாட்டிற்கு சரியான விலை இங்கு கிடைக்காததால்தான் வெளியூர் போகிறது என்றாலும் மனிதனுடைய வாழ்க்கை முறை மற்றும் உறவு, பந்தம், பாசம், மற்றும் பலவித விஷயங்களை துறந்து பணத்துக்காக மட்டும் போவது என்பது ஓரு தோஷம் தானே. ஆனால் ஜாதகம் பார்த்து சொல்பவரும் கேட்பவரும் வெளி நாடு செல்லும் 'யோகம்' எப்போது என்றுதான், கேட்கிறார்கள் சொல்கிறார்கள். ஆக, மன நிறைவு என்பது தற்சமயம் பணத்தின் (பொருளாதார த்தின்) அடிப்படையில் மட்டும் தான் என்று ஆகிவிட்டது. மற்றதைப் பற்றி இப்போது யாருக்கும் கவலையில்லை.

# இரட்டைக் குழந்தைகளில் வேறுபாடுகள்......

மனிதன் பிறக்கும் போதே அவனது பூர்வஜென்ம புண்யம் மற்றும் பாபங்களுடன் தான் பிறக்கிறான். இது நமது இந்து தா்மத்தின் ஆணிவேரான நம்பிக்கை, மற்றும் உண்மையும் கூட. ஒரே தாய்க்கு ஓரே இடத்தில் ஒரே நேரத்தில் பிறக்கும் இரட்டை குழந்தைகளின் மனோநிலை, புத்தி நிலை, மற்றும் இதர பல பழக்க வழக்கங்கள், நம்பிக்கைகள், என்று அனைத்திலும் பல வேறுபாடுகள் இருக்கின்றன. இதற்கு அவர்கள் பூர்வ ஜென்மத்தில் செய்த புண்யம் மற்றும் பாபம் தான் காரணம். அதற்க்கேற்பத்தான் அவர்களுடைய மனோ பாவம் அமைகின்றது. செயல்களும் பழக்க வழக்கங்களும் அமைகின்றது. ஆனால் ஜாதகம் என்று கணித்துப் பார்த்தால் இரண்டு ஜாதகங்களும் ஒன்றாகத்தான் இருக்கும். ஒரு விஷயத்தை அறிவியல் ரீதியாக நிரூபிப்பது என்று வந்தால் எப்போதும் ஒரே மாதிரியான பலனை கொடுக்கவேண்டும். மாறுதல்கள் இருந்தால் அறிவியல் பூர்வமான (சரியான) காரணம் கொடுக்க வேண்டும். இங்கு இரண்டு குழந்தைகளுக்கும் ஜாதகம் ஒரே மாதிரியாக இருந்தும், பலன்களில், ஸ்வாபவங்களில் ஏன் இவ்வளவு மாற்றம் என்றால் அதுதான் போன ஜென்மத்து வாஸனை, பாப புண்யக் கணக்கு, அது இல்லா மல் வேறு எந்தகாரணத்தினாலும் Your Family Friend

இந்த மாறுபாடுகள் ஏற்படமுடியாது.

உதாரணமாக நம் வீட்டில் இருக்கும் போது அழைப்பு மணி அடிக்கின்றது, நீங்கள் கதவைத் திறந்து பார்க்கிறீகள். வாசலில் மூன்று போ நிற்கிறார்கள். ஒருவர் அடிக்கடி உங்கள் வீடு தேடி வந்து உதவிகள் செய்பவா், நல்ல நண்பா். இரண்டாமவா் அடிக்கடி உங்களிடம் கடன் கேட்பது அல்லது உங்கள் தொலை பேசியை உபயோகிப்பது போன்ற உதவிகள் பெறும் பக்கத்து வீட்டுக்காரர். மூன்றாமவர் சென்றவாரம் கடைவீதியில் குடித்து விட்டு கலாட்டா செய்து உங்களையும் அடித்து அவமானப்படுத்தியவர். மூன்று பேரையும் ஒரு க்ஷண நேரத்தில் வீட்டு வாசலில் பார்த்து அடையாளம் தெரிந்து கொண்டாலும், மூன்று பேரும் சேர்ந்தார் போல் இப்போது வந்திருந்தாலும், உங்கள் மனமும் செயலும் ஓவ்வொருவரைப் பற்றியும் எத்தனை வித்தியாசமாக செயல் படுகின்றது? (முதலாமவரை உள்ளே அழைத்து உட்காரச் சொல்கிறீகள். இரண்டாமவரை விசாரித்து அவரது கோரிக்கையை உடனே முடிந்தால் செய்து கொடுக்கிறீகள் அல்லது வேறு ஒரு சமயம் வரும்படி கூறி அனுட்புகிறீகள். மூன்றாமவரை வாசலிலேயே திருப்பி அனுப்பத்தான் முயற்சிக்கிறீர்கள். முதலாமவருக்கு கிடைத்த உபசாரம் மூன்றாமவருக்கு கிடைக்குமா? அப்படி கொடுக்கும் மனப்பக்வம் வந்து விட்டால் நீங்கள் மஹான்தான். எப்படி இருந்தாலும் மனதிலும் செயலிலும் மாறுபாடுகள் ஏற்படக் காரணம் என்ன? அவர்க ளுடன் உங்களுக்கு ஏற்பட்ட கடந்தகால அனுபவம் தானே தவிர வேறு என்ன? அதே போல் தான் நவக்ரஹ ங்களும், போன ஜென்மத்து ருசி, வாசனை, பாப புண்யங்களை அனு சரித்தே ஓருவருக்கு பலா பலன்களை கொடுக்கின்றன. அவரவா் செய்த பாப புண்யங்க ளுக்கு ஏற்ப அவர்களது மனோ நிலையை ஏற்படுத்தி அதன் மூலம் அவர்களது சுக துக்கங்களை ஏற்படுத்துகின்றன. அதாவது நவக்ரஹங்கள் என்பது எங்கேயோ ஆகாசத்தில் அண்ட வெளியில் சுற்றிக் கொண்டிருக்கும் கோளங்களாக நினைக்க வேண்டாம். அது அவரவாகளுடைய பாப புண்யங்களுக்கு தகுந்தாற்போல் மனிதனுடைய மனதை கட்டுப்படுத்தும் சக்தி. அவரவாகளுடைய

மனதில் புகுந்து, குணாதிசயங்களையும், பழக்க வழக்கங் களையும், மற்றும் பல செயல்களையும் செய்ய வைக்கும் சக்தி. இதனால் ஏற்படும் நன்மை தீமைகளை நாம் இதனால்தான் சரி செய்ய முடியுமே தவிர மற்ற செயல் பாடுகளால் முடியாது.

நவக்ரஹங்களுடைய ஆதிக்கத்திற்கு கட்டுப்படாத மனிதன் உலகில் எங்கும் இல்லை. ஒரு மனிதன் இது பற்றி தெரிந்து கொண்டிருந்தாலும் சரி. தெரியாதவனாக இருந்தாலும் சரி, இந்த ஒன்பது சக்திகளால், நிலைகளால், பாவனைகளால், குணாதிசயங்களால், அவன் நிச்சயம் ஆட்கொள்ளப் படுகிறான். நவக்ரஹங்கள் வெளியிலிருந்து எந்த மனிதனையும் ஆட்டிப் படைக்கவில்லை. ஓவ்வொரு மனிதனு க்குள்ளும் குணாதிசயங்களின் ரூபமாக, பாவனைகளின் ரூபமாக, ருசிகளின் ரூபமாக அவை இருந்து கொண்டு செயல்பட்டு வருகின்றன. ஒரு மனிதனின் போன ஜென்மத்து பாப, புண்யத்தின் அடிப் படையில் அவனது மனோபாவத்தை மாற்றி அமைக்கின்றன. அதற்கேற்ப அவனது வாழ்க்கையின் அமைப்பிற்கு மனமே காரணம், அதில் தோன்றும் மாறுபாடுகளே காரணம். கண்க ளுக்கு புலப்படும், மற்றும் புலப்படாத அண்ட பிண்டங்கள் ஜோதிடர்களுக்கு நேரத்தை, மற்றும் மனிதனுடைய பாப புண்ய அளவுகளை, கால அவகாசங்களை காட்டும் கால அளவு கோல்கள் மட்டும்தான். உள்ளேயிருந்து வேலை செய்யும் இந்த நவக்ரஹங்கள் என்ன? அவை நமது மனதில் ஏற்படுத்தும் மாறுபாடுகள் என்ன என்பதைப் பார்ப்போம்.

ஓவ்வொரு மனிதனுக்கும் ஓவ்வொரு ஸமயத்தில் ஓவ்வொரு விதமான குணாதிசயம் ஏற்படுகிறது. மற்றும் ஓரே மனிதனுக்கும் குணாதிசயங்கள் மாறுபடுகின்றன. காலையில் இருப்பது போல் மனநிலை மாலையில் இருப்பதில்லை. ஏன் பத்து நிமிடங்களுக்கு முன்பு இருந்த மனோநிலை பத்து நிமிடங்களுக்கு பின்பு இருப்பதில்லை. இப்படி பல மாற்றங்களை செய்து நம்முடன் விளையாட்டுக்காட்டும் இவைகளை தெய்வானுகூலத்தால் நன்றாகப் புரிந்து கொண்டால் மனிதன் தெய்வமாகலாம். நமது மனம் புத்திக்கு கட்டுப்படும். அதாவது நமக்கு நவக்ரஹங்களும் கட்டுப்படும். ஏவலர்களாக இருந்து வேலைகளைச் செய்து கொடுக்கும். இல்லையேல் அவற்றிற்கு நாம் பயந்து, அடி பணிந்து பல கஷ்ட நஷ்டங்களை அனுபவித்து வாழ்கையில் எதையும் சாதிக்கமுடியாமல் காலத்தைக் கடத்திக் கொண்டு முடிவை எதிர்பார்த்து ஓடிக் கொண்டிருக்க வேண்டியதுதான்.

### ஒன்பது ரஸங்களின் மாயாஜாலமே!......

மனிதனுடைய மனதில் நவக்ரஹங்கள் எந்த எந்த ஸ்வரூபத்தில் இடம் பெற்று எப்படி எப்படி நம்மை ஆட்டிப் படைக்கின்றன என்பதைப் பார்ப்போம்.

| பண்டன்னற்ன என்பன்றப் பாப்படும்.               |          |
|-----------------------------------------------|----------|
| 1 தைாயம், (வீரம், ப்ரதாபம், உத்ஸாஹம்)         | ஸூர்யன்  |
| 2 சாந்தம், (காருண்யம், மனத்தெளிவு, அன்பு)     | சந்திரன் |
| 3 கோபம், (கா்வம், அதிகாரம், கலக்கம்)          | செவ்வாய் |
| 4 ஆச்சாயம், (புத்திசக்தி, திறமை, நல்ல யுக்தி) | புதன்    |
| 5 ஸந்தோஷம், (வாத்ஸல்யம், ஹாஸ்யம்)             | குரு     |
| 6                                             | சுக்ரன்  |
| 7 சோகம், (துக்கம், சித்தப்ரமை, கட்டுப்படுதல்) | சனி      |
| 8 பயம், (கோழைத்தனம், குழப்பம், வெறி)          | ராகு     |
| 9 பீபத்ஸம், (வெறுப்பு, அஞ்ஞானப்படுதல்)        | கேது     |
|                                               |          |

மேலே குறிப்பிட்ட மூலமான ஓவ்வொரு நிலைக்கும் உட்கிளைகள் பல உண்டு. மற்றும் ஓன்றோடு ஓன்று சேர்ந்து மூன்றாவதான ஓரு நிலையையும் மனதில் ஏற்படுத்தும். எப்படி இருந்தாலும் மூலம் இந்த நவரஸங்கள் தான். ஸூர்யன் முதல் கேது வரை ஓன்பது தேவதைகளே இந்த ரஸங்களைக் கட்டுப்படு த்துகின்றன என்பதை வேதங்களின் மூலமும் சாஸ்திரங்களின் மூலமும் நாம் அறிந்து கொண்டிருக்கின்றோம்.

இந்த ஓன்பது பாவனைகளும் பல ஸந்தா்பங்களில் பல விதமான கலவைகள் ஏற்பட்டு பலவித மனோ நிலையை நமக்கு ஏற்படுத்துகின்றன. உதாரணமாக உலகில் இருக்கும் ருசிகள் மொத்தமே ஆறுதான். ஆனால் தித்திப்பில் எத்தனை விதங்கள், உவா்பில் எத்தனை விதங்கள், கசப்பில் எத்தனை விதங்கள். அதேபோல் உலகம் முழுவதும் ஐம்பூதங்களால் மட்டுமே உண்டாகி யிருக்கின்றது. இருப்பினும் எத்தனை விதமான மரம், செடி, கொடி வகைகள், பழங்கள், பூக்கள், பறவைகள், மிருகங்கள், மனிதர்கள். ஆனால் எல்லாம் ஐம்பூதங்களைத்தவிர வேறு எதுவும் இல்லை அல்லவா? அதேபோல் தான் மனிதனின் மனதில் ஓன்பது ரஸங்களின் மாயா ஜாலம்தான் நம்முடைய அனைத்து விதமான செயல்களுக்கும் நன்மை தீமைகளுக்கும் மூல காரணம்.

நமக்கு தெய்வீகமார்கமாகவும் ஆழ்ந்த சிந்தனையின் மூலமும் (மந்திரம் மனதிற்கு கட்டுப் பட்டது, மனம் மந்திரத்திற்கு கட்டுப்பட்டது) உள்ளே இருக்கும் இவற்றை விட்டு விட்டு கடிகாரங்களை திருப்பிக் கொண்டு காலத்தை வெல்ல முயற்சிப்பது போல கோளங்களை மட்டும் பார்த்துக் கொண்டு குழப்பங்களையும் கஷ்டங்களையும் வளர்த்துக் கொள்ளுவது மடமைதானே? நமக்குள்ளேயே இருக்கும் இந்த நவக்ரஹங்களை எப்படி புரிந்து கொள்வது என்று பார்ப்போம்.

ஓவ்வொரு நிலையாகப் புரிந்து கொள்வோம். ரஸங்களையும் க்ரஹங்களையும் வரிசைப்படுத்துவோம். ஸூர்யன் – தைரியம், சந்திரன் – சாந்தம், செவ்வாய் – ரௌத்ரம், புதன் – ஆச்சர்யம், குரு – சந்தோஷம், சுக்ரன் – ச்ருங்காரம், சனி – சோகம், ராகு – பயம், கேது – பீபத்ஸம்.

#### தைர்யம்

நமக்கு எந்த விஷயத்தில் ஈடுபடுவதாக இருந்தாலும் முதலில் வேண்டியது தைரியம். நல்ல வழியாகட்டும், கெட்ட வழியாகட்டும், அதைத் தொடர்ந்து செய்வதற்கும் தைரியம் வேண்டும். 'நாளை' என்ற நம்பிக்கையில் நாம் காலத்தை ஓட்டிக் கொண்டிருக்கிறோமே அதுவும் தைரியம் தான். குடும்பத்தில், உத்யோகத்தில், ப்ரயாணங்களில், நண்பர்கள் விஷயத்தில், குழந்தைகள் விஷயத்தில் இப்படியாக எந்த விஷயத்தை எடுத்துக் கொண்டாலும் நமக்கு முதலில் அனுகூலம் அல்லது ப்ரச்சனை இவை ஏற்பட காரணமாக இருப்பது தைரியம்தான். உத்ஸாஹம், வீரம், ப்ரதாபம் இப்படியாக பல விதத்தில் பல சமயங்களில் நம் மனதில் முதன்மையாக ஏற்படும், ஏற்பட வேண்டிய ரஸம் (நிலை) Your இனாடு? இர்ட்டியில் கார்வில் நில் முதன்மையாக ஏற்படும், ஏற்பட வேண்டிய ரஸம் (நிலை)

தைரியம் தான். இரவு நாம் படுத்து தூங்குகிறோமே எப்படி——நிச்சயமாக ஒரு தைரியத்தில் தான். காலையில் நாம் விழித்துக் கொள்வோம், வேலைகளைச் செய்வோம், கடமைகளைச் செய்வோம், இப்படியாக நாளைய நிகழ்ச்சிகளைப் பற்றிய எல்லாவற்றையும் ஒரு தைரியத்தில் தான் மறந்து தூங்குகிறோம். இன்று இரவு தூங்கும் நாம் நாளை எழுவோமா என்ற ஒரு அதைரியம் இருந்தால். அதாவது இருப்போம் என்ற நம்பிக்கை மட்டும் இல்லை என்றால், யாருக்கு தூக்கம் வரும்?

மற்ற எட்டு ரஸங்களுக்கும் தலை போல் உள்ளது இந்த (முதல் ரஸமான (நிலையான) தைரியம் தான். மனிதன் எந்த நிலையில் இருந்தாலும். தன்னம்பிக்கை யை இழந்து விட்டால் வீழ்ச்சிதான். எத்தனை கஷ்டநிலையில் இருந்தாலும் தன்னம்பிக்கையை இழக்காதவன்தான் வாழ்க்கைப் போராட்டத்தில் வெற்றி பெற முடியும். ஒரு நல்ல காரியம் செய்வதாகவே முடிவு செய்கிறோம். தொடர்ந்து அதைச் செய்வதில் ஏற்படும் பல ப்ரச்சனைகளைச் சமாளிக்க நமக்கு முதலில் தேவைப்படுவது தைரியம் தான். அதேபோல் வீட்டில் வந்த ஒரு திருடனை அடித்து கட்டிப் போடுவது என்றாலும், பஸ் ஸ்டாண்டில் வம்பிழுக்கும் பையனை கன்னத்தில் அறைவது என்றாலும் முதலில் நமக்கு தைரியம் தான் வேண்டும். திருடனைப் பிடிக்கும் போது வெறும் கோபப்பட்டால் மட்டும் அவனை பிடிக்க முடியாது. தன்னை வம்பிழுத்தவன் மேல் வெறும் கோபம் மட்டும் வந்தால் அவனை அடித்து விட முடியாது. அதற்க்கும் முன்னால் தைரியம் வேண்டும். நம் கடமையை செய்வதற்கும் முதலில் தைரியம் தான் வேண்டும். வீரம் இல்லாதவன் எதையும் கண்டு பயப்படுவான். உத்ஸாஹம் இல்லாதவன் எந்த போட்டியிலும் ஜெயிக்கமுடியாது. ப்ரதாபம் இல்லாதவன் எதற்கும் தலைமை தாங்கமுடியாது. கடமையைச் செய்பவருக்கும், கடன் இல்லாதவருக்கும், உலகபந்தங்கள் இல்லாதவருக்கும், அரசியல் நடத்துபவர்களுக்கும், அரசாங்க உத்யோகத்தில் இருப்பவருக்கும் முதன்மையாக இருப்பது தைரியம் தான். 'அரை அணாவானாலும் அரண்மணை உத்போ கம்' என்பார்கள்.

ஜோதிட சாஸ்த்திரத்திலும் இவை அனைத் திற்கும் ஸூர்யனே அதிபதி. இவை கிடைப்பதும் கிடைக்காமல் போவதும் அவன் அவனது பூர்வ ஜென்ம பாப, புண்யங்களை அனுசரித்து ஏற்படுகின்றன. நவக்ரஹங்களு க்கும் ஸூர்யன் தான் ராஜா. இப்படியாக எல்லா விஷயங்களையும் சிந்தித்துப் பார்த்தால் முதன்மையான இடத்தில் இருப்பது பல ரூபங்களிலும் தைர்யம் என்ற ரஸம்தான். இதை அனுசரித்துத்தான் மற்ற ரஸங்கள் செயல்படுகின்றன.

சாந்தம்

அடுத்து இரண்டாவதான ரஸம், (நிலை) சாந்தம் அதாவது மனத்தெளிவு. எந்த விஷயத்தை எடுத்துக் கொண்டாலும் ஒரு தெளிவான முடிவு. அதாவது சிந்தனை இருக்க வேண்டும். கிட்டத்தட்ட தைரியத்திற்கு சமானமான, மற்றும் பல சமயங்களில் அதையும் மிஞ்சக்கூடிய, ரஸம் இந்த சாந்தம். அதாவது பல சமயங்களில் முதலில் மனத் தெளிவும் பிறகு தைாயமும் ஏற்படுவதுண்டு. ஜோதிடத்திலும் ஸூர்யனுக்குச் சமானமான பலம் உள்ளவர்தான் சந்திரன். முக்கியமான ஒன்று. ஜோதிடத்தில் ஸூர்யனுக்கு சத்ரு உண்டு. ஆனால் சந்திரனுக்கு யாருமே எதிரிகள் கிடையாது. அதேபோல் நமது தைர்யத்தால் சில ஸம்பங்களில் ப்ரச்சனைகளும் ஏற்படுவதுண்டு ஆனால் சாந்தத்தால், கருணையால், மனத்தெளிவால், அன்பால் ப்ரச்சனைகள் கிடையாது. எதுவாக இருந்தாலும் அளவை மிஞ்சக்கூடாது என்பது ஒரு சட்டம். அளவிற்கு மிஞ்சி னால் அம்ருதமும் விஷம். எல்லா ரஸங்களுக்குமே மூன்று நிலையுண்டு. அதாவது ர ஜஸ், ஸத்வம், தமஸ். பொதுவாக ஒரு ரஸத்தைப் பற்றி விவாதிக்கும் போது மத்பம நிலை (ஸத்வம்)யில் வைத்துத் தான் நாம் விவாதிக்க வேண்டும். எந்த ரஸமும் ரஜோ நிலையையோ தமோ நிலை யையோ அடைந்தால் ப்ரச்சனைதான். ஸத்வமான நிலையிலேயே, அதாவது ந்யாயமாக இருக்க வேண்டிய தைரியத்தின் நிலையிலேயே, சில சமயங்களில் ப்ரச்சனைகள் பெரிதாகி நம்மை கஷ்டப்படுத்தும். ஆனால் இந்த இரண்டாவதான சாந்தம் அதாவது மனத்தெளிவு, கருணை, அன்பு இருக்கிறதே, இது

ஸத்வமாக இருக்கும் வரை ஒரு போதும் நமக்கு கெடுதல் வராது. ஜோதிடத்தில் கோசார பலன்கள் மற்றும் ஜென்ம லக்னத்தின் பலன்கள் இரண்டையும் கவனித்துத்தான் பலன்கள் சொல்ல வேண்டும். முதலில் குறிப்பிட்ட தைர்யம் எவ்வளவு முக்யமோ அவ்வளவு முக்யம் இந்த சாந்தம், அன்பு, கருணை அல்லது மனத்தெளிவு என்று கூறப்படும் இரண்டாவது நிலை. வாங்கிய கடனை அடைத்தபின் கடன் கொடுத்த வரை தைரியமாக போய் பார்க்கிறோம். அதற்கு முன்னால் அவரை பார்க்க பயந்த நாம் இப்போது எந்த பயமும் இல்லாமல் பார்க்கிறோம். அவருடன் வேறு ஏதாவது விஷயத்தைப் பற்றி பேசும் போதும் தெளிவாகப் பேசுகிறோம். குழப்பமில்லாமல் செயல்படுகிறோம். கடன் மீதி இருக்கும் போது எங்காவது அவர் அதை இப்போது கேட்டுவிடப் போகிறாரே என்ற நிலையில் மனம்விட்டு பேசிப் பழக முடியுமா?. வீட்டுப் பாடத்தை சரியாக செய்து கொண்டு வரும் மாணவன், அதாவது கடமையைச் செய்த மாணவன், தைாயமாக ஆசிரியரை எதிாகொள்கிறான். அன்றைய பாடத்தை தெளிவாக புரிந்து கொள்கிறான், மேலும் வளாச்சியடைகிறான். செய்யாதவன் அந்த ஆசிரியா வகுப்பறையை விட்டுப் போகும் வரை எங்கே அவர் வீட்டுப்பாடம் பற்றி கேட்டு விடுவாரோ என்று அதைர்யப்பட்டு, குழப்பத்திலேயே இருப்பான். இவன் கடமையில் தவறியதால் தைர்யத்தை இழந்து மனத்தெளிவையும் இழக்கிறான் அதனால் அன்றைக்கு நடத்திய பாடமும் அவனது மனதில் பதிவதில்லை. அவனது வளர்ச்சி மந்தமாகின்றது. கடன் உள்ளவனுக்கும், கடமையைச் செய்யத் தவறியவனுக்கும் முதலில் தைரியம் போய் சஞ்சலம், குழப்பம், ஏற்பட்டு மனத்தெளிவை இழந்து வளர்ச்சியில் பாதிப்பை அடைகிறான். ஆக மனிதனுடைய வாழ்க்கையில் மிகவும் முக்கியமான இந்த இரண்டு நிலைகளும், ரஸங்களும் ஸூர்யனையும், சந்திரனையும் முக்கியமாக குறிக்கின்றன. மற்ற அனைத்து க்ரஹங்களும் ரஸங்களும் இந்த இரண்டையும் அனுஸரித்தோ சோ்ந்தோ தான் செயல்படும். இந்த இரண்டுக்கும்தான் சக்தி அதிகம்.

மூன்றாவதான ரஸம் கோபம், காவம்., கலக்கம். பல ஸந்தாபங்களில் நமக்கு கோபம் ஏற்படுகின்றது. பல ஸமயங்களில் காரணமாகவும் சில ஸமயங்களில் காரணமில்லாமலும் நமக்கு கோபம் ஏற்படுகின்றது. இது ஒரு உணர்ச்சிக் கொந்தளிப்பு இது ஏற்படும் போது நமது ரத்த அழுத்தம் அதிகமாகிறது. இது (கோபம்) குறைந்ததும் பழைய நிலைக்கு வருகிறோம். கோபம் ஏற்படாத மனிதர்களே உலகத்தில் இருக்க முடியாது. ஏதாவது ஒரு ஸந்தர்ப்பத்தில் கோபப்பட வேண்டி வந்து விடும். இந்த ரஸம் யாருக்குமே குறைவாக இருப்பது தான் நல்லது. இதனால் ஒரு சில சிறிய லாபங்கள் நமக்கு ஏற்படுவது போல் தோன்றினாலும் முடிவான விளைவு ஏதாவது ஒரு நஷ்டத்தைத்தான் செய்யும். செவ்வாய் வலுவாக இருப்பவர்களுடைய கோபத்திற்கு மற்றவர்கள் பயப்படுவார்கள். ஜாதகத்தில் செவ்வாய் வலுத்தவர்க ளுக்கு ஹை ப்ளட் ப்ரஷர் வரும், நீசம் பெற்றவர்களுக்கு லோ ப்ரஷர் நிச்சயமாக இருக்கும். தைரியமும் மனதில் தெளிவும் உள்ளவர்கள் கோபப்பட மாட்டார்கள், நிதானமாகச் சிந்திப்பார்கள். கோபத்தை தவிர்த்தால் தான் நன்கு சிந்திக்க முடியும். சில ஸமயத்தில் கோபத்தைக் காட்டத்தான் வேண்டிவரும். அது மிகவும் குறைவாக இருப்பதுதான் நல்லது. முடிந்தவரை இந்த நிலையை அடையாமல் இருப்பதுதான் உயர்வு. ஒன்று மட்டும் நிச்சயம். கடமையை சரியாகச் செய்வதால் ந்யாயமாக ஏற்பட்ட தைரியமும். மனத் தெளிவும் உள்ளவர்களுக்கு இந்த கோபம் ஏற்படாது. ஒருவர் கொடுத்த கடனை திருப்பிக் கேட்கும் போது நாம் திருப்பிக் கொடுப்பது தான் நியாயம், கடமை, தாமம், இவைகளை அன்றாட வாழ்க்கையில் அனுஷ்டிப்பது குறைந்தாலோ, கடன் இருந்தாலோ, இரண்டாவதான மனத்தெளிவு குறைகின்றது, மேலும் கோபமும் வந்து விட்டால் அதுவே ப்ரச்சனையாகி விடுகின்றது. அதேபோல் வீட்டுப்பாடம் செய்யாமல் வந்ததால் மாணவனுடைய மனம் குழப்பத்தில் இருக்கின்றது, செய்தவன் தெளிவாக இருக்கிறான். செய்யாதவனுக்கு தண்டனை கிடைத்தால் ஆசிரியர் மேல் கோபம் ஏற்படுகின்றது. இதனால் ப்ரச்சனைகள்தான் மேலும் வலுக்கின்றன. ஓரு விஷயம் மிகவும் முக்யம். ஆசிரியருடைய தண்டனையை ஏற்றுக் கொள்ளும் தைரியமும், தவறு நம்முடையது தான், இனியும் இப்படி நடக்கக் கூடாது என்ற மனத்தெளிவும் பெற்றவன் நிச்சயம் கோபப் படமாட்டான். இவ்விரண்டையும் இழந்த வனுக்கு கோபம் நன்மையைச் செய்யாது, மேலும் கஷ்டத்தை த்தான் கொடுக்கும்.

ஆச்சரியம்

நான்காவதான ரஸம் ஆச்சாயம். அதை புத்திசாலித் தனம், திறமை, நல்ல யுக்தி என்றும் வைத்துக் கொள்ளலாம். இந்த ரஸம் நமக்கு பல நன்மைகளைச் செய்யக் கூடியது. இந்த ரஸத்தை நாம் எப்படி உணருகிறோம்? நாம் ஒருவரை மிகவும் அன்புடன் நினைத்துக் கொண்டிருக்கிறோம். திடீர் என்று அதே ஸமயத்தில் நம் வீட்டிற்க்கு அவர் வந்தால் நமக்கு எப்படி இருக்கின்றது? அப்போது நம் மனதில் ஏற்படும் ரஸம் தான் ஆச்சாயம். இது போல் பல ஸந்தாப்பங்களில் நாம் இந்த ரஸத்தால் பாதிக்கப்படுகிறோம். அதுவரை கண்டிராத ஒரு விஷயத்தை, பொருளை பார்க்கும் போது, கேட்டிராத ஒரு விஷயத்தை கேட்கும் போது, செய்யமுடியாத செயலை செய்து முடிக்கும் போது, இப்படியாக நமது புத்திக்கு ஏற்படும் எல்லா விதமான முதல் அனுபவங்களும் நமக்கு ஆச்சர்யத்தைத் தான் ஏற்படுத்துகின்றன. இந்த ரஸத்திற்கு அதிபதி புதன். ஜோதிட சாஸ்த்திரத்தில் புதன் தான் புத்திக்கு அதிபதி. இதில் மற்றும் ஒரு விசேஷம். செவ்வாயும் புதனும் பரம சத்ருக்கள். அதாவது கோபமும் புத்திசக்தியும் ஒரே ஸமயத்தில் சேர்ந்து வேலை செய்யாது. கோபம் ஏற்படும்போது புத்தி வேலை செய்யாது. தைரியத்தாலும், மனத்தெளிவாலும் கோபத்தை அடக்கினால் தான் புத்தி சக்தி வேலை செய்யும். வகுப்பில் கோபத்தோடு இருக்கும் மாணவனுக்கு நடத்தப்படும் பாடம் புரியாது. கடன் கொடுத்தவர்தானே திருப்பிக் கேட்கிறார்? இருந்தாலும் கோபம் வந்து விட்டால் புத்தி வேலை செய்யாது. ஏதாவது பேசக்கூடாததைப் பேசி விட்டு பிறகு துன்பப் படுவோம். நம் முயற்சிகளில் பல தோல்விகள் ஏற்பட்டாலும் கோபப்படாமல் தெளிவாக, தைரியமாக நாம் முயற்சித்தோமே

யானால் நிச்சயமாக புத்தி சக்தியில் ஆச்சரியப் படத்தக்க மாற்றம் ஏற்பட்டு நமது முயற்சியை வெற்றி அடையச் செய்யும். ஆனால் கோபம் என்கிற ரஸம் மேம்பட்டிருக்கும் போது மட்டும் நிச்சயமாக புத்திசக்தி என்று கூறப்படும் ஆச்சாய ரஸம் வேலை செய்யாது. திறமை எடுபடாது. யாருக்கும் எந்த ஸந்தாப்பத்திலும் இவை இரண்டும் ஒன்றாகச் செயல்படாது. நம் வாழ்வில் பலவித புதுமைகளையும், கண்டுபிடிப்புக்களையும், நல்ல சிந்தனையினால் ஆச்சாயப்படத்தக்க திறமைகளையும் ஏற்படுத்தி வளர்த்து விடுவதும் இந்த நிலையே. இது வாழ்நாள் முழுவதும் நமக்கு புதுத் தெம்பையும் நல்ல முயற்சியினால் வெற்றிகளையும் அடைய மிகவும் உதவும். இதனால் ஏற்படும் பலன்கள் அதிக பக்ஷம் நன்மையாகவே இருக்கும். ஸந்தோஷம்

உலகத்தில் உள்ள அனைவருமே எந்த வயதிலும் எந்த சூழ்நிலையிலும் மிகவும் விரும்பும் ரஸம் இது. ஹாஸ்யம் என்றும் வாத்ஸல்யம் என்றும் கூட சொல்லலாம். காணாமல் போன குழந்தை திரும்பக் கிடைக்கும் போதும், நோயிலிருந்த மீண்ட குழந்தையைப் பார்க்கும் போதும் ஏற்படுவது வாத்ஸல் யத்துடன் கூடிய ஸந்தோஷம். ஸந்தோஷம் பல தருணங்களில் பலவிதங்களில் நாம் அடைகின்றோம். மற்ற ரஸங்களின் கலப்பால் ஏற்படும் ஸந்தோஷம் வேறு, இங்கு குறிப்பிடப்படும் சந்தோஷம் வேறு. இந்த ஸந்தோஷம் உலகையே மறந்து ஹாஸ்யத்திற்காக வாய்விட்டுச் சிறிப்பது, பாக்கையில் நல்ல தேர்ச்சி பெற்ற மாணவன் முதல் மதிப்பெண் பெற்ற போது ஏற்படுவது ஸந்தோஷம். தனது ஆராய்ச்சியின் முடிவில் வெற்றி பெற்ற ஒரு விஞ்ஞானியின் மனதில் ஏற்படுவது ஸந்தோஷம். வாங்கிய கடனை திருப்பி கொடுத்தபிறகு நிம்மதியால் ஏற்படுவது ஸந்தோஷம். இந்த ஸந்தோஷத்தில் வேறு எந்த விதமான ரஸத்தின் கலப்பும் இருக்காது. நாம் சொல்வதுண்டே "மனம் விட்டு சிறிப்பது" அந்த ரகத்தைச் சேர்ந்தது இந்த ஸந்தோஷம். பல சந்தர்பங்களில் கருணையோ, அன்போ, சாந்தமோ கூடிய ஸந்தோஷம் ஏற்படும். இதைத் தவிர நேரடியாக இந்த ரஸத்தை வேறு எதுவும் பாதிக்காது. எலலோரும் இந்த ரஸத்தை அனுபவிக்க ஆசைப்படுகிறார்கள். ஆனால் இது கிடைப்பது தான் கஷ்டம். நம் வாழ்நாளில் இந்த ஸந்தோஷத்திற்குத்தான் எல்லோரும் போராடிப் பெற போட்டி போடுகிறோம். அதாவது எந்தக் கவலையும் இல்லாமல் வாழ்க்கையின் இறுதியாவது ஸந்தோஷமாக அமைய வேண்டுமே என்பது எல்லோரும் படக்கூடிய நியாயமான ஆசைதானே? கிட்டத்தட்ட நம் அனைவரின் லக்ஷ்யமும் அதுவாகத்தான் இருக்கும். இந்த ரஸத்திற்கு அதிபதி குரு.

### **ம்**ருங்காரம்

இந்த ரஸத்தை விட்டால்தான் ஸன்யாஸம் வாங்கிக் கொள்ளமுடியும். அதாவது இதனால் நமக்கு ஏற்படுபவை ஆசை, மகிழ்ச்சி (சுகம்), காமம். இந்தரஸத்தால் தான் இன்று உலகம் ஓடிக்கொண்டிருக்கின்றது என்று கூட சொல்லி விடலாம். இதற்கு முன்னால் சொன்ன ஸந்தோஷம் என்ற ரஸம் ஏற்பட்டாலும் ஏற்படாவிட்டாலும் இந்த ரஸத்திடம் மாட்டிக் கொள்ளாதவர்கள் யாரும் இல்லை. உலகில் ஆசை இல்லாதவர்கள் யார்? சுகத்தில் நாட்டமில்லாத வர்கள் யார்?

இந்த ரஸத்தால் உத்தப்பட்டு மனிதாகள் என்ன பாடு படுகிறார்கள்? இன்று எந்த மனிதனுக்காவது தன்னை அலங்கரித்துக் கொள்வதில் விருப்பமில்லை என்று சொன்னால் நம்பமுடியுமா? எங்கள் வீட்டில் மேக்கப் வகையராக்கள் எதுவும் கிடையாது என்று சொல்லுகிறார்கள். ஆனால் டீஸென்டாக வெளியே போகும் போது கொஞ்சம் தன்னை தயார் செய்து கொள்கிறார்களே, அதுதான் மருங்கார ரஸம். ஆனால் இந்த ரஸம் மட்டும் யாருக்கும் அதிகமாகிவிட்டாலோ, அவர்கள் பாடும் சரி, மற்றவர் பாடும் சரி, திண்டாட்டம் தான். தன் சரீர ஸுகத்தை விரும்புதல், ருசியாக சாப்பிடுதல், ஆண் பெண்ணிடமோ, பெண் ஆணிடமோ மோகம் கொள்ளுதல், வாஹனம். ஆடை, ஆபரணம் முதலிய வற்றில் ஆசைப்படுதல், இப்படியாக நம் வாழ்க்கையில் தேவையான வற்றிற்கும் தேவைக்கு மேற்பட்டவற்றிற்கும் ஆசைப்படுகிறோமே அது தான் மருங்கார ரஸம். தலையில் முன்பக்கம் முழுவதும் வழுக்கை விழுந்தபின் பின்பாகத்தில் இருக்கும் நான்கு முடியை

சீப்பால் வாரி முன்னால் கொண்டு வருவது முதல் மேக்கப் ரூமில் மணிக்கணக்கில் தன்னை அலங்கரித்துக் கொள்வது வரை இடைப்பட்ட அனைத்து லீலைகளும் ம்ருங்கார ரஸத்தால் தூண்டப்படுவதுதான். இந்த ரஸம்தான் மனிதனுடைய திருமண வாழ்க்கைக்கு மிக முக்யமான ஓன்று. குடும்ப வாழ்க்கையில் ஏற்படும் அனைத்து நன்மை தீமைக்கும் இந்த ரஸம்தான் காரணம். எப்போதுமே இது மிதமாக இருப்பதால் நன்மையே. குறைவாக இருப்பதால் பெரிய நஷ்டம் இருக்காது. அதிகமாகிவிட்டால்தான் மிகவும் ஆபத்தானது. இந்த ரஸத்திற்கு அதிபதி சுக்ரன்.

#### சோகம்

இது ஒரு கஷ்டமான ரஸம், இதை யாரும் விரும்புவ தில்லை. துக்கப்படு வதற்கோ, கஷ்டுப்படுவதற்கோ யாருக்குத்தான் விருப்பம் இருக்கும்? மிகவும் அன்பிற்கு பாத்திரமான வருடைய மறைவு நமக்கு எப்படி இருக்கும்? இந்த ரஸத்தால் பாதிக்கப்படாதவர்கள் யாருமே இருக்க முடியாது. காதல் தோல்வி முதல் கட்சி தோல்வி வரை எல்லாவிதமான தோல்விகளாலும் முதலில் நமக்கு ஏற்படும் உணர்வு இதுதான். குடும்பத்தின் முக்கியமானவருடைய இழப்பால் முதலில் எவ்வளவு துக்கப்படுவார்கள்? பிறகு மேற்கொண்டு வாழ்க்கை யை நடத்த மற்றவரிடம் கட்டுப்படுதல், அடிமையாக இருத்தல், பல சமயத்தில் வெட்கத்தை விட்டு வாழ்கையை நடத்துதல் அல்லது எதுவுமே புரியாத சித்தப்ரமை என்பார்களே அது போல் வாழ்க்கையை ஓட்டுதல் இவை அனைத்தும் இந்த ஓரே ரஸத்தின் பல விதமான ரூபங்கள். இந்த ரஸாதிபதிதான் சனீச்வரன். கடமையைச் செய்யத் தவறியவர், கடனை திருப்பிக் கொடுக்கத் தவறியவர், கல்வியை கற்காமல் விட்டவர் இம்மூவ ரும் கட்டாயம் வாழ்க்கையில் சோகத்தை அனுபவித்தே தீர் வேண்டும். இம்மூன்றினு டைய பின் விளைவுகள் நிச்சயம், ஸந்தோஷத்தையோ, தைரியத்தையோ கொடுக்காது.

பொதுவாக ஜோதிட சாஸ்த்திரத்தில் சனியினுடைய படுத்தல் மிகவும் ப்ரசித்தமானது. இவரால் ஏற்படும் இம்மாதிரியான கஷ்டங்களை யாரும் விரும்புவதில்லை. இருப்பினும் சனி யாரை Your Family Friend

விட்டு வைக்கிறார்? ஏழரை ஆண்டு சனி என்றால் எல்லோருமே பயப்படுவார்கள். காரணம் பல கஷ்டங்களை அனுபவிக்க வேண்டிவருமே! பலரும் இந்த ரஸத்தை தவிர்க்க முற்படுவார்களே தவிர இது ஏற்பட காரணம் என்ன என்பதைப் பற்றி யாரும் அதிகம் சிந்திப்ப தில்லை. அப்படியே அது பற்றி யோசித்தாலும் தாற்காலிகமான நிவாரணங்களைத் தான் கவனிப்பார்கள். நிரந்தரமான நிவாரணம் பற்றி தெரிந்து கொள்ளக் கூட முயற்சிகள் குறைவாகத்தான் இருக்கும். தெரிந்து கொண்டாலும் செயல் படுத்தும் பக்குவம் நிச்சயமாக பலருக்கு இருக்காது. இதில் ஒரு விசித்திரமான விஷயம் என்னவென்றால் ஒரு சிலர் சில ஸமயத்தில் இந்த சோகம் என்ற ரஸத்தையும் விரும்பி அனுபவிப்பார்கள், இதில் ஏதோ ஒரு ஸுகம் இருப்ப தாக உணருவார்கள். அவர்களுக்கும் சரி, இதை விரும்பாதவாகளுக்கும் சரி, இதிலிருந்து வெளிவந்து நிம்மதியான வாழ்க்கையை வாழ்வதற்குத்தான் மொத்த உலகமும் முயற்சித்து வருகிறது. ஆனால் முயற்சிக்கும் வழியில் தான் பல குளருபடிகள் ஏற்படுகின்றன.

#### பயம்

இது ஒரு விசித்திரமான ரஸம். பல சமயங்களில் இதை விரும்புகிறோம். பல சமயங்களில் வெறுக்கிறோம். அதாவது மற்றவருக்கு இது ஏற்பட்டால் நமக்கு கொண்டாட்டம் தான். அதுவே நமக்கு அது ஏற்பட்டு நாம் ஒருவரைப் பார்த்து பயந்து நடக்கவேண்டும் என்றால் பிடிக்கவில்லை. பரீக்ஷையில் கோட்டை விட்டவன் எதிர்காலத்தைப் பற்றி சிந்தித்தால் ஏற்படுவது பயம். திருப்பிக் கொடுக்கமுடியாத சமயத்தில் கடன் கொடுத்தவர் நம் வீட்டிற்கு வந்தால் அவரிடம் ஏற்படுவது பயம். இளம் வயதில் கணவனை இழந்த பெண் எதிர் காலத்தை நினைத்தால் ஏற்படுவது பயம். இருட்டைப் பார்த்தால், திடீர் என்று நம்முன் ஒரு சிறுத்தைப் புலி வந்து நின்றால், லஞ்சம் வாங்குபவர் கண்காணிப்புக் குழுவிடம் மாட்டிக் கொண்டால், இப்படியாக பல ஸந்தர்பங்களில் பயம் உண்டாகும். இந்த ரஸத்திற்கு அதிபதி ராகு. கிட்டத்தட்ட எல்லாவிதமான சோகத்திற்கு பின்னும் பயம் ஏற்படுகின்றது. இந்த

பயம் என்ற உணர்ச்சி ரஸம் மேலோங்குவதால் பலர் கோழைகளாக ஆகின்றார்கள், பலருக்கு பெரும் குழப்பங்கள் ஏற்படுகின்றன. ஏன், பலருக்கு பயத்தால் தான் வெறியே ஏற்படுகின்றது. எதற்குமே பயப்படாத அஞ்சாத நெஞ்சம் கொண்டவர்களும் நிச்சயமாக ஏதோ ஒன்றிற்கு பயப்பட்டுக் கொண்டுதான் இருக்கிறார்கள். நாம் சாலையைக் கடக்கும் போது கவனமாக கடக்கிறோம் என்றால் பயம் தான் காரணம். முற்றும் துறந்தவர்க ளாக இருக்கும் பரும்ம ஞானிகளைத் தவிர மற்ற எல்லோரும் பயந்து கொண்டுதான் இருக்கிறோம். ஞானத்தை பூர்ணமாக அடைவதற்கு முயற்சித்துக் கொண்டிருப்பவரும், ஆசார அனுஷ்டானங்களை கடைபிடித்துக் கொண்டு பாபச் செயலைச் செய்ய பயந்து கொண்டுதான் வாழ்கிறார்கள். இந்த ரஸம் ஜோதிடத்தில் அதிகமாகவே உபயோகப் படுத்தப் படுகின்றது.

### பீபத்ஸம்

இந்த ரஸம் நமக்கு ஏற்படுவதற்கு ஸந்தர்பங்கள் நிறைய இருக்கின்றன. நாம் ஆசைப்பட்ட பொருள் மற்றவரிடம் போய் விட்டால் அவர் மேல் ஏற்படுவது த்வேஷம். சாப்பிடும் போது ஏதாவது அசிங்கமான விஷயம் ஞாபகம் வந்தால் எப்படி குடலே பிறட்டிக் கொண்டு வாந்தி வருகிறது? இதுவும் ஒருவித வெறுப்புதான். உதாரணமாக நாம் சாலையில் போய்க் கொண்டிருக்கிறோம் வழியில் ஏதோ லாரியால் அடிக்கப்பட்டு உடலில் உள்ள எல்லா குடலும் பியத்துக் கொண்டு துர்நாற்றத்துடன் உயிறற்று கிடக்கும் ஒரு நாயை பார்க்க நேருகின்றது. அப்போது எப்படி நடந்து கொள்கிறோம்? எவ்வளவு அழகான குடல் வெளியே வந்திருக்கின்றது, என்ன அருமையான நூற்றம் அடிக்கின்றது, என்று சந்தோஷ மாகவோ, ஆசையாகவோ அதைப் பார்த்துக் கொண்டு நிற்கிறோமா? அதைப் பார்த்த உடன் நம் குடலும் பிறட்டு கிறது. கண்ணை மூடிக் கொண்டு அதைப் பார்ப்பதைத் தவிர்தது மூக்கையும் பிடித்துக் கொண்டு ஓடுகிறோம். இம்மாதிரியான அறுவறுப்பான உணர்வுக்குத் தான் த்வேஷம், என்று பெயர். மேலும் மனிதன் மனிதனை த்வேஷிப்பது, அவர்களை நேராகப் பார்க்க Your Family Friend

நேர்ந்தால் வெறுப்போடு பேசுவது, இப்படியாக பல தரப்பட்ட த்வேஷம். வெறுப்புக்கு அதிபதி கேது. இதில் ஒரு விசேஷம். நல்ல ஞானிகள் நிலையில்லாத இந்த உலக வாழ்க்கையை துறப்பதற்கும் அவற்றை வெறுத்து த்வேஷி த்துத்தான் (இந்த 'த்வேஷ'த்தை வைராக்யம் என்பார்கள்) ஓதுக்குகிறார்கள். அதாவது பயத்தையும், த்வேஷத்தையும் நல்லதற்கும் உபயோகிக்கலாம், கெட்டதற்கும் உபயோகிக்க லாம். எனவேதான் ராகுவும், கேதுவும் ஜோதிட சாஸ்த்திரத்தில் சொந்த வீடு இல்லாமல் யார் வீட்டில் இருக்கிறார்களோ! எந்த க்ரஹத்துடன் கூடியிருக்கிறார்களோ. அதற்கேற்ப பலன் கொடுக்கிறார்கள்.

ஓருவருக்கு மணியார்டர் அனுப்பிகிறோம். நம்மிடம் பணம் வாங்குவது போஸ்ட்மாஸ்டர், யாருக்கு போய்ச் சேருகிறதோ அவரிடம் அதைச் சேர்ப்பிப்பது போஸ்டமேன். ஆக நம்மிடத்தில் நேரடியாக செயல்படுபவர்கள் இருவர்தான். ஆனால் இதற்கிடையில் அது எத்தனை கை மாறுகிறது? அத்தனை பேரும் போஸ்டல் டிபார்ட்மெண்டைச் சேர்ந்த வர்கள்தான். ஆனால் நம்முடன் நேரடித் தொடர்பு கிடையாது. நம் வீட்டிற்கு வரும் தபால்காரரிடம் நாம் நன்கு அறிமுகப் பட்டு இருக்கிறோம். முழு போஸ்டல் டிபார்ட்மெண்டிற்கும் பொது ஜனங்கள் ஏதேதோ வழிகளில் பணம் கட்டிக் கொண் டிருப்பதால் அதில் வேலை செய்யும் அத்தனை பேருக்கும் சாப்பாடு கிடைக்கிறது. இதர ஸௌகர்யங்களும் கிடைக்கிறது. கிட்டத்தட்ட இப்படித்தான் தேவதைகளுடைய நிலையும்.

நவக்ரஹங்களுடைய செயல்பாடானது கிட்டத்தட்ட போஸ்ட்மேன் போலத்தான். நமது முன்னோர்கள் செய்த புண்யத்தை அல்லது பாபத்தை, நாம் செய்த புண்யத்தை அல்லது பாபத்தை சரியான நபருக்கு சரியான ஸமயத்தில் கொண்டு சேர்ப்பது தான் அவற்றின் வேலை. மேலும் ஓரு விஷயம் ஞாபகம் வைத்துக் கொள்ள வேண்டும். போஸ்ட் மேனிடம் எவ்வளவு அன்பாகவும் நெருக்கமாகவும் பழகினாலும் 'பொங்கல் இனாம், தீபாவளி இனாம்' போன் றவை கொடுத்துக் கொண்டிருந்தாலும், யாராவது மணியார்டர் நமக்கு அனுப்பினால் தான் அதைக் கொண்டு தருவாரே தவிர தன் கைப் பணத்தைப் போட்டு உங்களுக்கு மணியார்டர் கொண்டு வரமாட்டார். நாம் செய்த புண்ய பலன்கள் இருந்தால்தான் க்ரஹங்கள் அனுகூலம் செய்யுமே தவிர தனிப்பட்ட முறையில் எத்தனை உபாசனைகள் செய்தாலும் எல்லா நன்மைகளையும் அவை ஏற்படுத்த முடியாது.

என்ன ஸ்வாமி, ஓரு ஜோதிடர் சொல்லி என் பெண்ணிற்காக ராகு சாந் தி செய்தேன், ஓரே வாரத் தில் கல்யாணம் நிச்சயமாகிவிட்டது. சனிப்ரீதி செய்தேன், வ்யாதி தீர்ந்து குணமாகிவிட்டது என்று பலர் நினைக்கலாம். நன்றாக யோசித்துப் பார்க்க வேண்டும் எதற்காக சாந்தி செய்தோமோ அந்த ஒரு காரியத்தை மட்டும் நடத்திக் கொடுக்கும். பிறகு நமது வாழ்க்கையில் வரும் ப்ரச்சனைகளுக்கு அவை உதவாது. மேலும் ஏதாவது அபிவ்ருத்தி வேண்டுமானால் மீண்டும் ஏதாவது தற்காலீகமான நடவடிக்கை எடுக்க வேண்டித்தான் வருமே தவிர இவை எதுவும் நிரந்தர அல்லது நிம்மதி தரக்கூடிய முயற்சி இல்லை. பிறகு பேரன் பிறப்பதற்கு, குடும்பத்தில் புதிதாக வரும் ப்ரச்சனைக்களை சரி செய்வதற்கு, வீடு வாங்குவதற்கு, இப்படி எதை எடுத்தாலும் ஏதாவது தடுமாறிக் கொண்டேதான் இருக்க வேண்டும். மேலும் பலருக்கு சாந்திகள் செய்தாலும் பலன் கிடைப்பதும் இல்லை. இவற்றிற்க்கெல்லாம் என்ன செய்வது?

# க்ரஹ சாந்தியால் எப்படி பலன் கிடைக்கிறது?

பூர்வ புண்யம் இல்லாவிட்டாலும் இந்ந ஜென்மத்திலாவது ஸத்கர்மாக்களைச் செய்து தேவதைகளுடைய அனு க்ரஹத்தைப் பெறலாம். ஒரு சாந்தி செய்வதால் நமக்கு பலன் எப்படி கிடைக்கின்றது என்பதைப் பார்ப்போம். ஒரு குற்றவாளியை எடுத்துக் கொள்வோம். அவனது குற்றம் நிரூபிக்கப்பட்டதும் அவனுக்கு தண்டனை கிடைக்கிறது, தீர்ப்பில் ஆறு மாதம் சிறைவாஸம் அல்லது ஆறாயிரம் ரூபாய் அபராதம் என்று தீர்ப்பாகிறது. வசதியில்லாதவன் ஆறு மாதம் சிறை தண்டனையை அனுபவிக்கின்றான். வருமான வரி ஏய்ப்பவன் மாட்டிக்கொண்டால், ஏகப்பட்ட கஷ்ட நஷ்டங்கள் Your Tramily Triend

நிச்சயம் உண்டு. அவனே "ஸமாதான்" என்னும் திட்டப்படி கணக்குக் காட்டி வரி கட்டினால், மற்ற அவமானங்கள் இல்லாமல் வெரும் பணச் செலவோடு முடித்துக் கொள்ளலாம். அதே போல் தன் பெண்ணிற்கு கல்யாணம் ஆக வேண்டி ஓரு சாந்தி செய்பவர் ஆறாயிரம் ரூபாய் செலவு செய்கிறார். அந்தப் பணம் நியாயமாக ஸம்பாதிக்க எத்தனை நாள் ஆகும்? அவருடைய மாதச் சம்பளம் பன்னிரெண்டாயிரம் என்று வைத்துக் கொள்வோம். அதில் பாதி சம்பளத்தை இங்கே நஷ்டஈடாகக் கட்டுகிறார். அதாவது பதினைந்து நாட்களின் உழைப்பை (12ஓ15!180 மணி நேரத்தில் உழைத்து ஸம்பாதித்த பணத்தை) ஈச்வரார்பணம் செய்கிறார். அதனால் அன்று வரை தெய்வத்திற்கு திருப்பிக் கட்டவேண்டிய கடன் கட்டப்படுகிறது. அதனால் அதற்கு பலனாக குழந்தையின் கல்யாணத்தில் இருந்த தடை நீங்கி விவாஹம் நிச்சபமாகிறது. அன்று வரையில் வரி கட்டாததற்கு மன்னிப்பு கிடைக்கும் ஆனால் மீண்டும் வரி ஏய்த்தால் அது தனிக்கணக்கு. கடன் பட்டவர் முழுக்கடனும் தீரும்வரை மாதத்தவணை கட்டத்தான் வேண்டும். மூன்று ஆண்டுகளாக மாதத்தவணை கட்டாதவர் ப்ரச்சனைகள் அதிகமாகின்றது என்பதால் கடந்த மூன்றாண்டு தவணையையும் சேர்த்து கட்டினாலும் முழுக்கடனும் தீரும்வரை அவர் கடனாளிதான். என்ன, மனம் குழம்புகிறதா? கொஞ்சம் தெளிவாகப் பார்ப்போம். ஓவ்வொரு மனிதனும் பிறக்கும் போதே கடன்காரன் என்றேனே, ஞாபகம் இருக்கிறதா?

### மனிதனின் கடன்கள்

இந்த சரீரத்தை போஷித்து வளர்த்த மாதா பிதாக்களுக்கு நாம் கடன் பட்டவர்கள், நமது பாப புண்ய கணக்குகளை கவனித்து நமக்கு நல்லது கெட்டதுகளை நிர்வஹிக்கும் தேவதைகளுக்கு நாம் கூயஒ கட்ட வேண்டிய கடன்காரர்கள், நமக்கு பல வழிகளிலும் உபகாரமாக இருந்து உதவும் பஞ்ச பூதங்களுக்கும் நாம் கடன்காரன், எல்லாவற்றிற்கும் மேலான ஓரு கடன் நமக்கு இருக்கின்றது. அது தான் தெய்வத்திடம் நாம் பெற்றிருக்கும் கடன். அதாவது இந்த ஜீவனுக்கு இந்த சரீரம் கடனாகக் கொடுக்கப் பட்டிருக்கிறது. இந்த

ஜீவனானது இந்த சரீரத்தின் உதவியால் காம்பந்தங்களை அறுக்க வேண்டும், பாபங்களைப் போக்கிக்கொள்ள வேண்டும், அதற்காகத்தான் இந்த சரீரத்தை கடனாகத்தான் கொடுத்திருக்கிறார். ஆக, இப்படி ஓரேயடியாக நம்மைச் சுற்றி கடன் மயம். முழுமையாக இல்லாவிட்டாலும் கொஞ்சம் கொஞ்சமாவது நாம் திருப்பிக் கடனை கட்டிக் கொண்டிருந்தால்தான் இன்று இல்லாவிட்டா லும் என்றாவது ஒரு நாள் அது தீரும்.

ஒரு தொழிலதிபா வங்கியில் தொழிலுக்காக பத்து லக்ஷம் கடன் வாங்கி ஆரம்பிக்கிறார். தொழில் ஓடிக் கொண்டிருக்கின்றது. ஸம்பாதித்த பணத்தில் ஒரு கார் வாங்குகிறார். பிறகு வீடு, மனை, தங்க நகைகள் இப்படியாக ஸுகபோகமான வாழ்க்கை வசதிகளைக் கவனித்துக் கொள்கிறார். ஆனால் வாங்கிய கடனை மறந்து விடுகிறார். அல்லது திருப்பிக் கட்ட இஷ்டமில்லை. இப்படி எத்தனை நாள் நடத்த முடியும்? பேங்க் அதிகாரிகள் முதலில் கடிதம் எழுதி ஞாபகப் படுத்துவார்கள், போன் செய்வார்கள். ஆட்களை அனுப்பி ஞாபகப்படுத்துவார்கள். இப்படி பல வழிகளிலும் ஞாபகப் படுத்திவிட்டு பிறகு தொந்தரவு செய்ய ஆரம்பிப்பார்கள். பிறகு கோர்ட் கேஸ் போன்ற சண்டை சச்சரவுகளை எதிர் கொள்ள நேரிடும்.

### நம் கடன்க<sup>9</sup>னத் திருப்பிச் செலுத்தாவிட்டால்....

அதேபோல் தான் தெய்வத்திற்கும் தேவதைகளுக்கும் பித்ருக்களுக்கும் நாம் பட்டிருக்கும் கடன்களை திருப்பிச் செலுத்தாவிட்டால் பல முறை ஞாபகப்படுத்தப்பட்டு, பிறகு பல தண்டனைகளும்கொடுக்கப்படுகிறது. இவற்றை ஞாபகப்படுத்துவது தண்டனைகளை நிறைவேற்றுவது போன்றவை தேவதைகளுடைய வேலை. அதில் நவக்ரஹங்கள் மிகவும் முக்கிய பங்கை வகிக்கின்றன. எப்படி வங்கி அதிகாரிகள் நமக்கு ஞாபகப் படுத்துகிறார்களோ அப்படித்தான் கோசார ரீதியாக க்ரஹங்களும் நமக்கு ஞாபகப் படுத்துகின்றன. குழந்தை களுக்கு உடல்நலம் பாதிக்கப்பட்டு அதனால் நமக்கு மனக் கலக்கம், ஆபீஸில் ஏதாவது ப்ரச்சனைகள் ஏற்பட்டு அதனால் நமக்கு பயம், மனைவியுடன் கோபம், படிப்பில் 'மா சுனர்! சார்வ

ப்ரச்சனை, குழந்தை பிறக்காமல் தாமதப்படுவது, பெண்களுக்குத் திருமணம் ஆகாமல் தாமதப்படுவது. சோகமான ஸம்பவங்களால் பாதிக்கப்படுவது, தேவையில்லாத வெறுப்புகளுக்கு ஆளாவது, இப்படி யாக சில தொந்தரவுகளைக் கொடுத்து ஞாபகப்படுத்தும் போது நாம் என்ன செய்ய வேண்டும்? கடன் கேட்டு வரும் வங்கி அதிகாரிகளுக்கு ஏதாவது பார்ட்டி கொடுத்து, அல்லது லஞ்சம் கொடுத்து அனுப்புவதால் கடன் தீர்ந்து விடுமா? புத்திசாலி என்ன செய்வான் கடனிலிருந்தும் விடுதலை, இவர்களிடமிருந்தும் விடுதலை தரக்கூடிய வழியைத் தான் யோசிப்பான். அதற்கு சிறந்த வழி கடனைக் கட்டுவது தான்.

## நித்ய கர்மங்க<sup>®</sup>னச் செய்ய வேண்டிய அவ**சியம்**

இதைச் செய்வதால் தான் காம்பந்தம் போகும், கடன் தீரும். வேதத்தாலும் ரிஷிகளாலும் சொல்லப்பட்டிருக்கும் காரியங்களை, காமாக்களை விட்டுவிட்டு வெரும் பஜனைகள், கீரத்தனைகள், நவக்ரஹஹோமங்கள், ஏதாவது மந்திர, தந்திர ஹோமங்கள், பூஜைகள் என்று செய்து கொண்டிருந்தால் என்ன பயன்? உண்மையில் நமது நித்யகாமாக்களைச் செய்து கொண்டிருந்தால் இவை எதுவும் செய்ய அவசியமே ஏற்படாது. அதாவது வங்கியில் வாங்கிய கடனுக்கு தவறாமல் மாதத் தவனையை கட்டிக் கொண்டிருந்தால் எந்த வங்கி மேனே ஜரையும் காக்காய் பிடிக்க வேண்டிய அவசியமே ஏற்படாது. கடனை அடைக்காமல் எந்த அதிகரியையும் நட்பாக்கி வைத்துக் கொண்டாலும் பயனில்லை.

### யாருக்கு உதவி கிடைக்கும்?

மற்றும் ஒரு விஷயத்தைப் பார்ப்போம். கடன் கட்ட வேண்டிய ஒருவர் ஐந்து ஆண்டுகளில் அதைத் திருப்பிக் கட்ட வேண்டும். கடந்த நான்கு ஆண்டுகளாக மாதா மாதம் தவறாமல் தவணை கட்டிக் கொண்டு இருக்கிறார். மற்றொருவர் தவணை கட்டுவதைப் பற்றி கொஞ்சம் கூட கவலைப் படுவதில்லை ஆனால் அந்த வங்கியில் உள்ள அனைவரும் அவருக்கு நல்ல நண்பர்கள். அவரும் ஏதாவது காரணத்திற்காக மாதம் ஓரு பார்ட்டி, அன்பளிப்பு என்று அமர்க்களப்படுத்துகிறார். இருவருக்கும் எப்படியோ நான்கு ஆண்டுகள் ஓடி விட்டன. வெளி நாட்டிலிருந்து ஓரு பெரிய வேலை வருகிறது. அதை செய்து முடிந்தால் மிகுந்த லாபம் கிடைக்கும். அல்லது தொழிற்ச்சாலையில் ஓரு மிஷின் பழுதாகி அதை மாற்ற பெரிய தொகை வேண்டும். ஆக இருவரும் வங்கியிடம் ஒரு ஐந்து லக்ஷம் மீண்டும் கடன் கேட்கிறார்கள் அந்த சந்தர்பத்தில் யாருக்கு உதவி கிடைக்கும்?

அந்த வங்கியில் அனைத்து சிப்பந்திகளும் நண்பா்களாக இருந்தாலும் மேலிடத்திலிருந்து தவணை கட்டாதவருக்கு புதிதாக கடன் கொடுப்பதற்கு நிச்சயம் அனுமதி கொடுக்க மாட்டாா்கள். அதே மற்றொருவருக்கு இந்த வங்கியில் நண்பா்கள் யாரும் இல்லாவிட்டாலும் மேலிடத்தில் உள்ளவா்கள் அவருடைய கணக்கைப் பாா்த்து ஸந்தோஷப்பட்டு இவா் வாங்கிய கடனை சரியான முறையில் திருப்பிக் கட்டுவாா், நாணயஸ்தா் என்ற நம்பிக்கையில் பழைய கடனுடைய தவணை பாக்கி ஓராண்டு இருந்தாலும் புதிய கடன் கொடுத்து அவருக்கு உதவி செய்வாா்கள். அவருடைய வளா்ச்சியால் நமக்கு நன்மை ஏற்படும் என்பதாலும். , மேலும் இவா் நன்கு வளா்ந்து நமக்கு டெபாசிட் தருவாா் என்ற நிலை இருப்பதாலும் செய்நன்றி மறவாதவா் என்பதாலும் இவருக்கு உதவுவாா்கள்.

இப்படித்தான் தேவதைகள் விஷயத்திலும். ஓரு ஆபத்து வந்து விட்டது என்றதும் ஜாதகத்தைத் தூக்கிக் கொண்டு ஜோதிடரிடம் ஓடுவதாலோ, பிள்ளையாரையோ மற்ற தேவதை களையோ "வேறோடு கிள்ளுவது" என்பார்களே அது போன்றநாடக வைராக்ய பக்தியால், உபாசனை செய்தால், என்ன நடக்கும்?

பக்தியும் ஞானமும் உயர்ந்த்ததுதான், ஆனுல்.-

பக்தி மார்க்கத்தாலும் ஞான மார்க்கத்தாலும் தான் மோக்ஷம் கிடைக்கும் என்பதில் கொஞ்சம் கூட ஸந்தேகம் கிடையாது. ஆனால் அந்த பக்தி எப்படிப்பட்டதாக இருக்க வேண்டும்? எந்த காரணத்திற்காகவோ, ப்ரயோ ஜனத்திற்கா கவோ செய்யும் பக்தியாக இருந்தால் ஒரு பயனும் இல்லை. ப்ரதிபலன் எதிர்பாராத பக்திதான் மோக்ஷத்தைக் கொடுக்கும். அதே போல் பூர்ணமான சித்த சுத்தியுடன் கூடிய ஞானம் தான், வைராக்ய ஞானம் தான், மோக்ஷத்தைக் கொடுக்கும். அதெல்லாம் லௌக்கமாக ஆசைகளும் அஞ்ஞானங் களும் உள்ள நமக்கு உடனே ஸாத்யமாகிற விஷயமில்லை. படிப்படியாகத்தான் மேலே செல்ல வேண்டும். அதற்குத்தான் நமக்கு நித்யகர்மாக்கள் உதவுகின்றன. நமக்கு தேவையான இஷ்டங்களையும் பூர்த்தி செய்து கொடுத்துக் கொண்டே நம்மை மோக்ஷத்தை நோக்கி அழைத்துச் செல்லும் மார்கம் கர்மமார்கம்தான். பகவான் கீதையிலும் இதையேத்தான் உபதேசிக்கிறார். இத்தனைக் கடன்களை வைத்துக் கொண்டு மனதில் நிம்மதியும் சாந்தியும் இல்லாமல் பக்தி, ஞானம் போன்ற விஷயங்கள் பற்றி நாம் பேசிக் கொண்டிருப்பதில் ஒரு லாபமும் இல்லை.

## நம் கடன்கின அடைப்பது எப்படி?

சரி, கடன்களை அடைப்பது எப்படி என்பது பற்றி பார்ப்போம், தேவருணங்கள் தீறுவதற்க்காக யாகயக்ஞங்களைச் செய்ய வேண்டும், ரிஷிகள் அதற்கான விதிமுறைகளை கண்டு பிடித்துக் கொடுத்திருக்கிறார்கள் அவர்களுக்கு ராயல்டி செலுத்த வேண்டும். அதற்காக வேதம் அத்யயனம் செய்ய வேண்டும். இவை தவிர பித்ருருணம் தீறுவதற்கு ம்ராத்தாதிகளை ம்ரத்தையுடன் செய்ய வேண்டும். தேவருணம் தீறுவதற்கு மஹரிஷிகள் எத்தனையோ யாகங்களைக் வேதத்தின் மூலம் கண்டு பிடித்துக்கொடுத்திருக்கிறார்கள். அவை அனைத்தையும் நாம் செய்யாவிட்டாலும் செய்பவர்களுக்கு கடமை உணர் வோடு உதவி செய்து வைக்கலாம். அதே போல் வேதாத்யயனம் என்பதும் ஸாமான்ய காரியமில்லை. அதையும் நாம் முழுவதும் செய்யாவிட்டாலும் அதைச் செய்பவர்களுக்கு மற்றும் செய்விப்பவர்களுக்கு உதவி செய்து அந்த தர்மத்தையும் செழிப்பாக்கலாம். ஆனால் பித்ருக்களுக்கு

நாம் பட்ட கடனை நாம் தான் அடைக்க வேண்டும். அதற்க்குத்தான் ம்ராத்தாதிகளைச் செய்து அவர்களைத் த்ருப்தி செய்ய வேண்டும்.

இந்தக் காலத்தில் ஸோமயாகங்கள் எல்லோரும் நடத்துவது என்பது நடக்கக் கூடிய காரியமில்லை. அதே ஸமயத்தில் ஒருவரே தனிப்பட்ட முறை யில் ஸோமயாகங்களைச் செய்து விடுவதும் ஸாத்யமில்லை. இந்த விஷயத்தில் கூட்டுக் குடும்பத்தில் பெரிய காரியங்களை எப்படி நிர்வஹிப்பார்களோ அப்படி ஓவ்வொரு வரும் பொறுப்புடன் தன் பங்கிற்கு முழு ஈடுபாட்டுடன் பொருளாலும், சரீரத்தாலும் உபஹாரம் செய்து நடத்தி வைப்பதால் நமக்கும் முழு பலன் கிடைத்து அந்தக் கடனும் அடைபட்டு விடுகின்றது.

அடுத்து எல்லோரும் வேதம் அத்யயனம் செய்வது என்பதும் ஸாத்யமி ல்லாத விஷயம் தான். வேதத்தை ஒரு உதாரணத்திற்காக மின்சாரத்துடன் ஸம்பந்தப் படுத்திப் பார்ப்போம். உண்மையில் வேதம் அதை விட ரக்தி வாய்ந்தது. தற்சமயம் எல்லோர் வீட்டிலும் மின்சாரம் உபயோகத்தில் உள்ளது. நல்ல கோடையில் மின்சாரம் தடை படும் போது எவ்வளவு கஷ்டமாக உள்ளது? ஒரு வேலையும் நடப்பதில்லை, உடலும் சோர்வாகி மனதும் களைத்து எவ்வளவு துன்பப் படுகிறோம்? திரும்பி மின்சாரம் வந்ததும் எவ்வளவு ஸந்தோஷப் படுகிறோம்? அதே போல் தான் வேதமும். இந்த மின்சாரம் மார் ஸுகத்தைக் கொடுக்கிறது. வேதத்தில் கிடைக்கும் மின்சாரமோ மனம், ஶாரீம் இரண்டிற்கும் ஸுகத்தைக் கொடுக்கின்றது. இந்த மின்சார ஶக்தி தற்சமயம் தடைப் பட்டுள்ளதால் நாம் மனதிலும், ஶாரீத்தாலும் பல கஷ்டங்களை அனுபவித்து வருகிறோம். இந்தக் காரணம் புரியாததால் குழம்பிக் கொண்டிருக் கிறோம். வருஷக் கணக்காய் ஒரு கஷ்டம் பழகிவிட்டால் அது கஷ்டமாகவே தெரியாது. அல்லது காரணம் புரியாது. போக்கிக் கொள்ள வழியும் தெரியாது. இப்பவும் ஏதோ கொஞ்சம் வேததர்மம் இருப்பதால் அதை நன்றாக வளர்த்து அதன் ஸுகத்தை ஜனங்கள் அனுபவிக்கப் பண்ணிவிட்டால் அப்புறம் அவர்கள் அதை விடமாட்டார்கள். அதற்க்குத் தான் நாம் எல்லோரும் சேர்ந்து கொஞ்சம் பாடுபட வேண்டும்.

சரி, தேசத்தில் எல்லோருக்கும் வேதம் படிக்க ஆசை. என்ன செய்யலாம்? முக்கியமாக தேசத்தில் எல்லோருமே வேதம் படித்துக் கொண்டிருப்பது முடியாத காரியம். யார் வேண்டுமானாலும் படித்துக் கொண்டு விடலாம் என்கிற மாதிரியில்லை இது. அப்படி எல்லோரும் வேதம் அத்யயனம் செய்து கொண்டிருக்க வேண்டிய அவசியமும் இல்லை.

ஒரு குறிப்பிட்ட கூட்டம் மட்டும் வேததாமத்தை கவனித்துக் கொண்டிரு க்கும் போது, பாக்கி பேர் இதர காரியங்களை கவனிக்கலாம். நான் ஏற்கனவே சொன்னது போல் வேதம் ஒரு மின்சாரம், அதை உற்பத்தி செய்வதற்கு கொஞ்சம் பேர் போதும். எல்லோருமே அதில் நுழைந்து விட்டால் தேவையில்லாத வீண் குழப்பங்கள் தான் ஏற்படும். உதாரணமாக பவர்ஹௌஸில் நமக்கு மின்சாாரம் தயாரித்துக் கொடுக்கிறார்கள். ஒரு நகரத்திற்கு வேண்டிய மின்சாரத்தை தயாரித்து விநியோகிக்க ஒரு சிறு கூட்டம் வேலை செய்கிறது. அவர்களால் தயாரித்து அனுப்பப்படும் மின்சாரத்தால் பல பல வீடுகளும், ஆபீஸ்களும், தொழிற்ச்சாலைகளும் பலன் அடைகின்றன. தினம் அவர்களுக்கு மின்சாரம் தேவை. அதைத் தயார் செய்வதே வேலையாக இருப்பவருக்கு சாப்பாடு மற்றும் இதர ஸௌகாயங்க ளுடன் தயாரிப்பதற்கான கச்சாப் பொருட்கள் வாங்க கொஞ்சம் பணம் தேவை. அதை மின்சாரம் உபயோகிப்பவர்கள் கொடுத்து உதவுகிறார்கள். அதற்காக அவர்கள் வீட்டில் மின்சார மீட்டர் வைத்துக் கொண்டு ஓவ்வொரு த்தரும் தான் உபயோகித்ததற்கு ஒரு குறிப்பிட்ட தொகையை கட்டி விடுகிறார்கள். இதனால் இருவருக்கும் காரியங்கள் நடக்கின்றன. தேசத்தின் வளர்ச்சியும் மேம்படுகின்றது.

பொது மக்கள் ஓவ்வொருவரும் தனக்கு வேண்டிய மின்சாரத்தை தானே தயாரித்துக் கொள்வது என்று தீாமானித்து பவாஹௌஸில் போய்நின்றாலோ, அல்லது வீட்டிலேயே தயாரித்துக் கொள்வது என்று தீாமானி த்தாலோ நிலைமை என்னவாகும்? மின்சாரத்தின் தயாரிப்பிற்கு ஆகும் செலவு எவ்வளவு அதிகமாக இருக்கும்? தவிர மற்ற உணவு பதார்த்தங்கள் போன்ற அத்யாவசிய பண்டங்களின் தயாரிப்பு எவ்வளவு பாதிக்கப்படும்? மேலும் பவர்ஹௌஸில் வேலை செய்பவர்களுக்கும் வேலையில்லாததால் இன்னம் எவ்வளவு குழப்பம் ஏற்படும்? இவற்றை நாம் நினைத்துக் கூட பார்க்க முடியாது. ஆக, எல்லோருமே வேதாத்யயனம் செய்ய வேண்டிய அவசியமில்லை. அதற்க்கு பதிலாக அந்த ருக்தி வாய்ந்த மின்சார உற்பத்திக்கு தேவையான மூலப்பொருட்கள் கிடைக்க ஏற்பாடு செய்வது. தவிர அவர்களுக்கு அன்ன ஆகாரத்திற்கு ஒரு வித குறைவு ஏதும் இல்லாமல் பார்த்துக் கொள்வது போன்றவற்றால் வேதரக்ஷணம் செய்து, அதன் ருணத்திலிருந்து விடுபட்டு க்ஷேமத்தை அடையலாம்.

அடுத்து பித்ரு ருணம். இதிலிருந்து விடுபடுவதற்க்கு முக்கியமாக வேண்டியது ம்ரத்தை. நம்மைப் பெற்று வளர்த்த தாய் தந்தைக்கு நாம் இந்த சரீரத்தை விடும் பாயந்தம் கடன் காரன் தான். அவர்கள் உயிரோடு இருக்கும் போது அவர்களிடம் அன்பும், மரியாதையும் காட்டி அவர்களுடைய வயதான காலத்தில் ஆதரவாக இருந்து அவர்களுடைய ஆசியைப் பெற வேண்டும். ஒரு கிராமத்தில் இருந்த கணவன் மனைவிக்கு ஒரு குழந்தை இருந்தது. கணவன் மனைவி சொல் தட்டாதவன். வயதான தனது தாய் தந்தையை ஊராருக்கு பயந்து வீட்டில் வைத்துக் கொள்ள அவள் அனுமதி கொடுத் திருந்தாள் அதுவும் வாசல் திண்ணைதான் அவர்களுடைய இடம். தான் வீட்டை மிகவும் சுத்தமாக வைத்திருப்பதாகவும், இந்த கிழங்கள் வீட்டிற்குள் இருந்தால் அழுக்காகி விடும் என்பதும் மனைவியின் வாதம். அந்த தாத்தா பாட்டிக்கு பேரனிடம் கொள்ளை ஆசை. ஸமயம் கிடைக்கும் போது பேரனை கொஞ்சிக் கொள்வார்கள். அவர்களுக்கு என்று ஒரு கிழிந்த படுக்கை, அலுமினியக் குவளை, தட்டு, இரண்டு ஜோடி துணி, சில வருடம் இப்படி கஷ்ட ஜீவனம் செய்த இருவரும் இறைவனடி போய்ச் சேர்ந்தார்கள். காரியங்களை பேருக்காகச் செய்து விட்டு அவர்களுடைய உடைமைகளை அதாவது அந்த படுக்கை, துணி, பாத்திரங்கள் மட்டும் (மற்றபடி அவர்கள் சோத்து வைத்த சொத்து, வீடு போன்றவை ஏராளம்) ஏதாவது ஒரு ஏழைக்கு தானம் கொடுக்கத் தீர்மானித்தார்கள். ஒரு நாள் ஒரு பிச்சைக்காரனை அழைத்து அவைகளை அவனுக்கு கொடுக்க முயன்றார்கள். அப்போது பத்து வயதுப் பிள்ளை வந்து அதைத் தடுத்து நிறுத்தி விடுகிறான். இவர்களும் புரியாமல் காரணம் கேட்கிறார்கள். அதற்கு அவன் ரொம்ப ஸாதாரணமாக உங்களுக்கு வயதாகிவிட்டால் இதை உபயோகிக்க லாமே. அப்போது நான் உங்களுக்கு இது கூட வாங்கமாட்டேன் என்று சொன்னதும்தான் இருவருக்கும் இத்தனை நாட்களாக தாம் செய்த தவறு புரிந்தது. பிறகு பித்ருக்களுக்காக விசேஷமாக ம்ரார்த்தங்கள் செய்து என்ன பயன்? என்று ஒரு கதை. முதலில் அவர்கள் உயிரோடு இருக்கும் போது கவனிக்காமல் பிறகு செய்யும் நாடகங்களுக்கு எந்த பயனும் கிடையாது.

மாதா பிதாக்கள் உயிரோடு இருக்கும் போது அவர்களை நன்கு கவனித் துக் கொண்டு, அவர்கள் மறைந்த பின்னும் அவர்களுக்கு நன்றிக் கடனாக ம்ரார்த்தம் செய்ய வேண்டும் என்கிறது சாஸ்த்திரங்கள். இன்று நாம் வேளா வேளைக்குச் சாப்பிட்டுக் கொண்டு அன்ன ஆகாரத்திற்கு கஷ்டப்படாமல் இருக்கிறோம் என்றால் அதற்கு முக்கியமானது இரண்டு காரணங்கள். ஒன்று முன் ஜென்மாவில் மற்றும் இதே ஜென்மாவில் நமது பித்ருக்களை நினைத்துக் கொண்டோ அல்லது வேறு காரணத்திற்காகவோ நாம் செய்த அன்ன தானம். இரண்டாவது இன்றும் யாரோ நமது போன ஜென்மத் தின் புத்ரன், பௌத்ரன், நப்த்ரன் (அதாவது கொள்ளுப் பேரன்) நமக்காக அன்னதான த்துடன் ச்ரார்த்தம் செய்வது.

ஒருவனுடைய பித்ருக்கள் அவரவர்களுடைய பாப புண்யங்களுக்கு ஏற்ப மறு ஜென்மாவில் சரீரத்தைப் பெருகிறார்கள். அவர்கள் மனிதர்களாகவும் இருக்கலாம், மாடாகவும் இருக்கலாம்: ஆடாகவும் இருக்கலாம். வேறு ஏதாவது ஒரு ஜீவ னாகவும் இருக்கலாம். இங்கே புத்ரனோ, பேரனோ, கொள்ளுப் பேரனோ, ச்ராத்தம் செய்யும் போது கொடுக்கும் அன்ன தானமானது அங்கு அவர்களுக்கு வேண்டிய மாதிரி மாற்றிக் கொடுப்பது தான் பித்ரு தேவதை களின், மற்றும் வேதத்தின் வேலை. அவர்கள் மாடாக இருந்தால் புல்லுக்கட்டாக கிடைக்கும், மனிதனாக இருந்தால் நல்ல ஆஹாரமாகக் கிடைக்கும்.

இங்கே நாம் அன்னதானமில்லா வெறும் ஹிரண்ய ஶ்ராத்தம் வெறும் தஷிணாதானத்துடன் ஶ்ராத்தம் செய்கிறோம் என்று வைத்துக் கொள்ளுங்கள். நமது பித்ருக்கள் எப்படி கஷ்டப்படுவார்கள் தெரியுமா? அவர்களுடைய பூர்வஜென்ம புண்யத்தால் பெரிய பணக்காரக் குடும்பத்தில் பிறந்திருந்தாலும், ப்ரயாணமாக செல்லும் போது வழியில் பொட்டல் காடு குடிக்க தண்ணீர் கூட கிடைக்காமல் வண்டி பழுதாகி பசியோடும் தாகத்தோடும் அவதிப்படுவார் கள். கையில் நிறைய பணம் இருக்கும். இருந்தும் என்ன பயன்? வெரும் பணத்தால் வயிறு ரொம்புமா? அதே அன்னதானத்துடன் செய்தால் பழுதாகும் வண்டிகூட நல்ல இடத்தில், ஆஹார ஸௌகர்ய முள்ள இடத்தில், பழுதாகும். அவர்கள் மாடாகவோ, அல்லது ஆடாகவோ பிறந்திருந்தால் கூட வழிப் போக்கர் யாராவது தழையோ, புல்லோ பிடுங்கி கொடுத்து விட்டுப் போவா ர்கள். அதனால் தான் பித்ருக்களுக்காகச் செய்யப்படும் கார்யத்தில் நிச்சயம் அன்னதானம் செய்ய வேண்டும் என்று சாஸ்த்திரங்கள் வலியுருத்துகின்றன.

## தினசரி ஸந்த்யாவந்தனத்தின் மகத்வம்........

இப்படியாக தான் அடைக்க வேண்டிய கடன்களை பொறுப்புடன் அடைத்துக் கொண்டு நல்ல தாம சிந்தனையோடு வாழ்பவருக்கு எல்லா தேவதைகளும் அனுகூலம் செய்யும். ஸந்த்யா வந்தனம் கூட செய்யாமல் இருந்து கொண்டு ப்ரச்சனை வரும் போது மட்டும் தேவதைகளும், பித்ருக்களும் உதவ வேண்டும் என்று நினைப்பது என்ன நியாயம்?

## ஸந்த்யாவந்தனம்

அந்தி ஸந்தி காலங்களில் செய்யப்படும், செய்யப்பட வேண்டிய உபாஸனை. தமிழில் இதை காலைக்கடன், மாலைக் கடன் என்று சொல்வார்கள். காலைக்கடன் மாலைக்கடனுக்கு தற்காலத்தில் பலர் கேவலமான அர்த்தம் செய்திருக்கிறார்கள். பல் தேய்ப்பது, இயற்கை உபத்ரவத்தை கழிப்பது, குளிப்பது என்பதாக. உண்மையில் காலைக் கடன், மாலைக்கடன் என்ற பெயர் ஸந்த்யா வந்தனத்திற்குத்தான். காலையிலும் மாலையிலும் ப்ரதிபலன் எதிர்பாரா மல் வாங்கிய கடனை திருப்பி அடைப்தற்காகச் செய்யப்பட வேண்டிய ஒரு நித்ய கர்மா. ஸந்த்யாவந்தனம் எல்வோருக்கும் ஒரு பொதுவான கர்மா. எந்த ஜாதியாக இருந்தாலும், மதமாக இருந்தாலும், மொழியாக இருந்தாலும் இதைச் செய்தே ஆகவேண்டும். வடமொழியில் ஸந்த்யாவந்தனம் என்று பெயர். மற்ற மொழியில், மதத்தில் இதற்கு வெவ்வேறு பெயர்கள் இருக்கின்றன. இது ப்ராம்மணர்களுக்கு மட்டுமான ஸமாசாரம், நமக்கு கிடையாது என்று யாரும் நினைக்க கூடாது. ப்ராம்மணர்கள் செய்ய வேண்டிய ஸந்தியாவவந்தனத்திற்கு வேத மந்திரங்கள் சில உள்ளன. ஒரு முகம்மதியருக்கு தொழுகையாவும், கிருஸ்துவருக்கு ப்ரேயராகவும், இந்துக்களுக்கு ப்ரார்த்தனை அல்லது உபாஸனை என்ற பெயரிலும் இது வழங்கப் படுகின்றது.

எங்கள் ஜாதியில், இது மாதிரி தினம் செய்யப்பட வேண்டிய உபாஸனை பற்றி எனக்கு எதுவும் தெரியாது, நான் என்ன செய்வது என்று கேட்கும் சிலருக்கு வழி உள்ளது. அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்களோ, அல்லது ஸ்ரீ வைஷ்ணவத்தில் ப்ராம்மணரல்லாத மற்ற ஆழ்வார்களோ எப்படிச் சிறப்புப் பெற்றார்கள்? அவர்கள் அளவிற்கு இல்லாவிட்டாலும் காலையும், மாலையும் மட்டும் மனதில் எந்த விதமான ஆதாயத்தையும் எதிர்பார்க்காமல், ஈச்வர த்யானம் செய்வது தான் ஸந்தியாவந்தனம். ஆதி சங்கர பகவத் பாதர் எல்லா மதங்களையும் பற்றி வாத விவாதங்கள் செய்து உலகில் உயாந்த மற்றும் அழியாதது ஆறு மதங்கள் தான் என்று ஸ்தாபனம் செய்து விட்டுச் சென்றார். அவரே இந்த ஆறு மதங்களுள் உயர்வு தாழ்வு காணாமல் இவை ஆறுமே ஒன்று தான், இதில் எதன் வழியாகவும் ஈச்வரனை அடையலாம் என்று வழிகாட்டிச் சென்றுள்ளார். இந்த ஆறுக்குள் உங்கள் மனம் எதில் ஐக்கியபாவம் பெருகின்றதோஅதை நன்றாகப் பிடித்துக் கொண்டு சஞ்சலமும், ஸ்வய நலமும் இல்லாத மனதுடன் பக்தி, ம்ரத்தையுடன் குரு முகமாக அதற்குண்டான மந்திரோபதேசம் பெற்று அதைச் செய்ய வேண்டியது. ஆனால் தங்கள் குல வழக்கமாக ஒரு உபாஸனை செய்யும் மார்கம் இருக்குமானால் அதை நாமாக மாற்றும் அதிகாரம் நமக்கு கிடையாது. அவரவர் குல வழக்கம், செய்முறைகனை அருகில் உள்ள மடாதிபதிகளையோ, ஆதீனத்து அதிபதிகளையோ, நேரிடையாக போய் பார்த்து கேட்டு தெரிந்து கொண்டு அதன்படி தினம் இதைச் (ஸந்த்யா வந்தனத்தைச்) செய்வதால் இவர்களும் தேவ ருணங்கள் போன்ற கடன்களிலிரு ந்து விடுபட்டு க்ஷேமம் அடைவார்கள்.

பெண்களுக்கும் இவ்விஷயத்தில் முக்கிய பங்கு உண்டு. ஒரு குற்றத்தை செய்பவனை விட அவனைச் செய்யவைப்பவனுக்கு தண்டனை அதிகம். அதே போல் நித்யகாமாக்களைச் செய்பவாகளை விட அதை செய்யவைப்பவர்களுக்கு பலன் அதிகம். ஒரு பெண் தன் குடும்பத்தில் தான் மட்டும் ஒரு நல்ல குருவிடம் உபதேசதம் பெற்று ஒரு ஜபம் செய்கிறாள் என்றால் அது அவளுக்கு மிகுந்த மேன்மையைக் கொடுக்கும். அவள் மற்றவர்களையும், குறிப்பாக ஸகோதரன், கணவன், குழந்தை முதலியவர்களைச் செய்ய வைத்தால் அதற்கான பலன் மிக வும் அதிகம். என் வீட்டுக்காரா வைத்தது தான் சட்டம் என்று வெளியில் சொல்லிக்கொள்ளும் பெண்கள் கூட தனக்கு ஒரு கார்யம் ஆக வேண்டும் என்கிற போது எப்படி ஸாம, தான, பேதாதி முறைகளில் அதை ஸாதித்துக் கொள்கிறார்களோ. அப்படி ஆண்களை நித்யகாமா செய்ய வைக்க முயற்சிக்க லாமே! ஆனால் இதையெல்லாம் விட்டு விட்டு குடும்ப ஜாதகத்தை தூக்கிக் கொண்டு ஜோதிடர்களை பார்த்து வந்தால் என்ன ப்ரயோ ஜனம்? ஜோதிடம் உண்மையிலேயே மிகுந்த உயர்வான ஒரு விஷயம் தான். ஒருவருக்கு நல்ல காலம் என்றால் என்ன அர்த்தம் அவர் பூர்வ ஜென்மத்தில் செய்த புண்யங்களை அனுபவிக்கும் காலம், கெட்ட காலம் என்றால் பூர்வஜென்ம பாபங்கள் அனுபவி க்கும் காலம். இதில் புண்யம் தீர்ந்து விட்டால் நல்லகாலம் வந்தாலும் வாழக்கையில் மேன்மை அடையமுடியாது. புண்யம் அதிகமாக இருந்தால் கஷ்டமான க்ரஹ கோசார காலத்திலும் ஸுகமாக இருப்பார்கள். இதில் க்ரஹங்கள் என்ன செய்யும்? இந்த

புஸ்தகத்தில் உள்ள எல்லா விஷயங்களும், தெய்வ நம்பிக்கை, வேதத்தின் மீது நம்பிக்கை, போன்றவை உள்ளவர்களு க்குத்தான். இவையில்லா மல் நாஸ்தீக வாதம் செய்யும் "புத்திசாலிகளுக்கு" இல்லை.

ப்ராம்மணர்களுக்கு வேதாத்யயனம் செய்த புண்யம், யக்குங்கள் செய்த புண்யம் போன்றவற்றை ஒழுங்காக செய்யப்படும் ஸந்த்யா வந்தனம் கொடுக்கின்றது. தேவருணத்தையும் ரிஷிருணத்தையும் போக்க ஸந்த்யா வந்தனம் மிகவும் இன்றியமையாதது. மேலும் நாம் செய்யும் பல பாபங்களி லிருந்தும் இது நம்மை விடுவிக்கின்றது. நம்மை சுத்தனாக ஆக்கி மேன்மையைத் தூக் கூடியது இது. இதில் ஜபிக்கப்படும் காயத்ரீமிகுந்த ரக்திவாய்ந்த ஒன்று. மூன்று வேதங்களின் ஸாரம் தான் காயத்ரீ. இதை நிறைய ஜபிப்பதால் வேதாத்யயனம் செய்யாத பாபம் போகிறது. எவ்வளவு வேதாத்யயனம் செய்திருந்தாலும், பெரிய பெரிய யாக யக்குங்களைச் செய்திரு ந்தாலும் கூட ஸந்த்யா வந்தனம், காயத்ரீ ஜபத்தை விட முடியாது. அவ்வளவு முக்யமான காமா இது. இந்த காயத்ரீயை ஜபித்தால் எல்லா ருணங்களையும் போக்கி நமக்கு மேன்மையை கொடுக்கவல்லது. சரி, வெறும் காயத்ரீ ஜபம் மட்டும் செய்து கொண்டு இருந்தால் போதாதா? எதற்கு ஸந்த்யாவந்தனம் போன்ற ஜபத்திற்கு முன்னும் பின்னும் 'சில தொந்தரவுகள்' என்ற அநேகர் கேட்கலாம். இந்த காலத்தில் நேரம் கிடைப்பதே இல்லை. காலை 8 மணி முதல் இரவு 8 மணி வரை ஓடிக் கொண்டே இருக்கும் பலருக்கு ஸந்த்யாவந்தனம் செய்ய நேரம் ஏது? அதனால் காயத்ரீ மந்திரத்தை மட்டும் வண்டியில் போகும் போதும் க்யூவில் நிற்கும் போதும், கூட ஜபித்துக் கொண்டுதானே இருக்கிறேன், இது போதாதா? என்று பலர் வாதாடுகிறார்கள்.

## காயத்ரீ யக்தி வாய்ந்த மந்த்ரம் தான்......

காயத்ரீ ஓரு மக்தி வாய்ந்த மந்த்ரம் தான். ஆனால் அது வேலை செய்ய சில நியமங்கள் தேவை. யுரேனியத்தின் மூலப்பொருள் இருந்தால் அது யுரோனியத்தின் வேலையைச் செய்து விடுமா? அதை யுரேனியமாக்க எவ்வளவு ஜாக்ரதையுடன் தயார் செய்ய வேண்டியிருக்கிறது? இந்த சக்தி வாய்ந்த யுரேனியம்தான் அணுகுண்டு வெடிப்பது முதல் அத்தனை நன்மை தீமைகளுக்கும் உதவுகிறது. வெறும் மூலப்பொருள் அந்த வேலையைச் செய்து விடாது. கரித்துண்டாக இருக்கும் வைரம் பட்டை தீட்டப்பட்டால் தான் ப்ரகாசிக்கும். அதற்குத் தகுந்த முறையைக் கையாண்டுதான் அதைச் செய்யவேண்டும். அதேபோல் யக்தி வாய்ந்த காயத்ரீமந்த்ரத்தையும் சரியான முறைப்படி, குருமுகமாக உபதேசம் வாங்கிக் கொண்டு, தினம் அதைச் செய்வதற்கு முன்பு ஸந்த்யாவந்தனத்தால் உள்ளும் புறமும் ஜலத்தாலும் வேத மந்திரங்களாலும் சுத்தம் செய்து கொண்டு மிகுந்த பக்தியுடனும் கட்டுப்பாட்டுடனும், ம்ரத்தையுடனும் செய்ய வேண்டிய ஜபம் அது. அப்போதுதான் அது நமது காம பந்தங்களை அறுத்து மேன்மையை அடைய வழி செய்து கொடுக்கும். இதைச் செய்துதான் ஆகவேண்டும். செய்வதால் பலன் என்ன என்று கேட்க நமக்கு அதிகாரம் கிடையாது. செய்யாவிட்டால் தண்டனை உண்டு. எப்படி வாங்கிய கடனுக்காக மாதா மாதம் கட்டும் தவணைக்கு ஒரு வட்டியும் நாம் கேட்கமுடியாதோ அப்படி, அந்த கடனை அடைப்பதால் வங்கி அதிகாரிகளின் கடன் தொந்தரவிலிருந்து விடுபடுகிறோம். பாக்கி நமது ஸுக சௌகாயங்களு க்காக வேறு ஸம்பாத்யங்கள் தான் உதவும். அது போல் வேத தா்மத்திலும் நிறைய வழிகள் இருக்கின்றது. ஆனால் கடனை அடைக்காமல் நமது ஸுக போகத்தை மட்டும் அனுபவிக்க ஆசைப்பட்டால் பிறகு ஆபத்துத் தான். ஆதலால் ஸந்த்யா வந்தனத்தை ஒரு கடமையாகச் செய்து கொண்டு மற்ற தேவதா உபாஸனைகளையும் செய்தால் எல்லாவித அனுகூலங்களும் -கிடைக்கும். அதைச் செய்யாமல் செய்யும் மற்ற எந்த உபாஸனையும் நமக்கு பலன் தராது.

ஸந்த்யாவந்தனம் ஒரு கடமை என்பதற்கு மற்றொரு உதாரணத்தையும் பார்ப்போம். ஒரு மிலிட்டரிகாரர் தனது மேல் அதிகாரியைப் பார்த்ததும் விரைப்பாக நின்று ஸல்யூட் அடிக்கிறார். மேல் அதிகாரி அதைப் பார்த்தாலும் பார்க்கா விட்டாலும் இவர் ஸல்யூட் அடித்துத்தான் ஆக வேண்டும். அது இவரது கடமை. இப்படி தினம் சரியாக சல்யூட் அடிக்கிறார் என்பதற்காக மட்டும் மேலதிகாரி மகிழ்ந்து போய் இவரை ப்ரமோஷன் செய்து விடுவதில்லை. சம்பளத்தை உயர்த்தி விடுவதும் இல்லை. அதே அதிகாரி வரும் போது ஸல்யூட் அடிக்காமல் பராக்கு பார்த்துக் கொண்டிருக்கும் மிலிட்டரிக் காரணை அவருடைய பரம்பரையையே இழுத்துப் பேசி, திட்டி அவமானப்படுத்தி தண்டிக்கவும் செய்வார். இதை நாம் ஸஹ ஜமாகப் பார்க்கலாம்.

சரி, மேலதிகாரிக்கு மரியாதைதானே கொடுக்க வேண்டும் என்று இரண்டு கைகளையும் கூப்பி வணக்கம் தெரிவித்தால் என்ன? அப்படியும் செய்ய முடியாது. அந்த டிபார்ட்மெண்டில் அப்படிச் செய்யக் கூடாது. விரைப்பாக நின்று ஒரு கையால் நெற்றியைத் தொட்டுக் கொண்டு பூமி அதிர தரையை ஒரு உதை கொடுத்துக் கொண்டு தான் நிற்க வேண்டும். மனிதர்களாகவே மனிதாகளுக்கு ஏற்படுத்திக் கொண்ட சட்டதிட்டங்களுக்கும் பழக்க வழக்கங்களுக்கும் இவ்வளவு முக்கியத்துவம் கொடுக்கும் நாம், மஹரிஷிகளாலும், மஹான்களாலும், வேதத்தாலும் ஏற்படுத்திக் கொடுக்கப்பட்ட சட்டதிட்டங்களை அவமதிப்பதில் நமக்கு என்ன லாபம்? உடனே எல்லோரும் வேதத்தில் உள்ள படியா ஸந்த்யாவந்தனம் செய்கிறார் களா? என்று வாதாட வேண்டாம். யாருக்கு எப்படி விதிக்கப்பட்டிருக்கிறதோ அவர்கள் அப்படிச் செய்தால் போதும் மிலிட்டரி டிபார்ட்மெண்டில் இருப்பவர்கள் இப்படி ஸல்யூட் அடித்தால் போதும் பொது ஜனங்கள் எல்லோரும் அவருக்கு அப்படி ஸல்யூட் அடிக்க வேண்டிய அவசியமில்லை. மற்றவர்களுக்கு வாழ்க்கையில் வேறு சில விதி முறைகள் என்று இருக்கிறது. அதுபடி அவர்கள் ஸந்த்யாவந்தனம் செய்ய வேண்டும்.

ஓரு நாளை எடுத்துக் கொண்டால் அதை எப்படி கழிக்கிறோம் நேரத்தை எவ்வளவு வீண் செலவு செய்கிறோம் என்று பார்ப்போம். ஓருவர் காலை 6.30க்கு எழுந்திருக்கிறார் என்று வைத்துக் கொள்வோம். பல் தேய்த்து சரீர உபாதைகளை தீர்த்துக் கொண்டு காப்பி குடித்து விட்டு ந்யூஸ் பேப்பர் படிக்க உட்காரும் போது மணி 7. எட்டு மணிக்குக் கிளம்பி வாக்கிங், ஜாக்கிங் என்று ஓரு சுற்றுச் சுற்றிவிட்டு 8.45க்கு வீடு. பிறகு குளித்து சிற்றுண்டியை அவசரமாக முடித்துக் கொண்டு ஆபீஸ் புறப்படும் போது மணி 9.30. 10.15 முதல் மாலை 6.மணி வரை உத்யோகம் என்று வைத்துக் கொள்ளுவோம். 7மணிக்கு வீட்டிற்கு வந்ததும் புத்துணர்ச்சி செய்து கொண்டு கொஞ்சம் குழந்தைகளுடன், கொஞ்சம் புஸ்தகம், பிறகு இரவு சாப்பாடு 8.30க்கு, பிறகு 10.30 வரை கூ,ஏ பிறகு தூக்கம். மறுநாள் இதே வேலைகள். ஏதாவது உபதேசம் செய்தால் உடனே பாய்வார், எங்கே ஸ்வாமி நேரம் இருக்கு? ஆபீஸ் ப்ரச்சனை, வேலை, குடும்பப்ரச்சனை, அது, இது என்று. ஒரு வேளை பூஜை என்ற பெயரில் ஏதாவது பத்து நிமிடம் செய்தாலும் கடவுளிடம் ஏகப்பட்ட மனுக்களுடன்தான் இந்த பத்து நிமிஷ பூஜையும். அதிலும் பலருக்கு ஸந்த்யாவந்தனம் செய்ய வணங்காது.

மேலும் பலர் ஏதாவது ஒரு ஸ்வாமீஜி அல்லது பாபாஜி படத்தை வைத்துக் கொண்டு அவரை பூஜித்தாலே எல்லா தேவதைகளையும் த்ருப்திபடுத்தியாக நினைத்துக் கொண்டு ஒரு பூஜை. அதிலாவது ஸ்வார்த்தம் இல்லாமல் பூஜை உண்டா என்றால் அதுவும் கிடையாது. எனக்கு இது வேண்டும், அது வேண்டும், என்று ஏகப்பட்ட விண்ணப்பங்கள். கஷ்டங்கள் தீர்வில்லை என்றால் அவரை ஒதுக்கிவிட்டு மற்றொரு மந்திரவாதி, அல்லது ஸ்வாமீஜி. இப்படியே இருந்தால் எப்படி நம் வாழ்க்கை யில் வளம் பெற முடியும்? யாரும் எந்த ஆசையும் படக் கூடாது, ஆசைத் தான் கஷ்டத்திற்கு காரணம் என்பது உண்மையாக இருந்தாலும் அதை உபதேசிப்பது இப்போது என்னுடைய லக்ஷியமில்லை. அந்த உபதேசத்தால் ப்ரயோ ஜன மும் இப்போது இல்லை. இங்கு நான் சொல்லவந்தது என்ன வென்றால் நமது ஆசைகள் நியாயமானதாக இருக்கும் பக்ஷத்தில் அது நல்ல முறையில் நிறைவேறுவதற்கு உள்ள வழியைத்தான்.

எப்போதுமே தன்னைப் பற்றியே நினைத்துக் கொண் டிருப்பது மட்டும் நமக்கு ஸந்தோஷத்தையும் ஸுகத்தையும் நிம்மதியையும் கொடுத்துவிடாது. அதற்கு சரியான வழியில் முயற்சி எடுக்க வேண்டும் என்பது தான். 24 மணி நேரத்தில் ஒரு 24 நிமிஷமாவது ஸ்வார்த்தம் இல்லாமல் எந்த ப்ரதிபலனையும் எதிர்பார்க்காமல் ஈச்வர உபாஸ்னை செய்ய வேண்டும். அதற்குத் தான் மஹான்கள் பல வழிகளைத் தேடி கஷ்டப்பட்டு தபஸ் செய்து ஸந்த்யாவந்தன மந்திரங்களையும், காயத்ரீ மந்த்ரத்தையும் கண்டு பிடித்துக் கொடுத்திருக்கிறார்கள். அதை விதிப்படி அனுஷ்டித்தாலே மனிதன் ருணங்களிலிருந்து விடுபட்டு மேன்மையை அடைவான். ஒன்று சிந்திக்துப் பார்க்க வேண்டும் அவர்கள் மட்டும் அப்படி கஷ்டப் பட்டு அவற்றை கண்டு பிடித்துக் கொடுத்திருக்காவிட்டால் கடன்களை தீர்க்க நாமே வழி தேடி எத்தனை கஷ்டப்பட வேண்டும்?

இப்படி சுலபமாகக் கிடைத்து விட்டதாலோ என்னவோ பலருக்கு அலக்ஷ்யம். தான், தனக்கு, தன் சுற்றத்திற்கு, என்று ஓடிக் கொண்டே இருப்பதிலிருந்து கொஞ்சம் நன்றிக் கடனை அடைப்பதற்காக நிஷ்காம்யமாக எந்த பலனையும் எதிர்பாராமல் உபாஸனை செய்தால் மிகுந்த நன்மைகள் ஏற்படும். அதையும் முறைப்படி குருவிடம் உபதேசம் பெற்றுக் கொண்டு செய்வது தான் சரி. நம் தூக்கத்தில் பத்து நிமிஷம், வாக்கிங், ஜாக்கிங் போன்றவற்றில் பத்து நிமிஷம், பேப்பர் படிப்பதில் ஐந்து நிமிஷம், இப்படி குறைத்துக் கொண்டு காலையில் ஸந்தியும் ஜபமும் மாத்யான்ஹிகமும் நிச்சயம் செய்யலாம். நம்பிக்கையும் ம்ரத்தையும் இருந்தால் இது நிச்சயம் முடியும். நாம் சொல்வ தில்லையா 'மனம் இருந்தால் மார்க்கம் உண்டு' என்று. மேலும் ஸ்வார்த்தம் இல்லாமல் செய்யப்படும் ஸந்தி காயத்ரீயே நமக்கு ச்ரேயஸைக் கொடுக்கும். நமக்கு பலனைக் கேட்கும் அதிகாரம் கிடையாது என்றாலும் அது நமது முன்னேற்றத்திற்கு மிகுந்த உதவியைச் செய்யும். அதாவது வாழ்க்கையில் நிச்சயமான முன்னேற்றமும். தெளிவான சிந்தனையும் ஏற்படும். முன்னேற்றம் என்றால் என்ன? வெறும் பொருளாதாரத்தில் மட்டும் ஏற்படும் முன்னேற்றம் முன்னேற்றமே இலலை. எல்லா விஷயங்களிலும் குறிப்பாக மனதும் புத்தியும் நல்ல வழியில் வளரும் முன்னேற்றம் தான் மிகவும் சிறப்பானது. பணமும் தேவைதான் ஆனால் பணம் மட்டும் வாழ்க்கை ஆகிவிடாதே.

## நவக்ரஹங்கள் நமக்கு எப்படி உதவும்?

நித்யகாமாக்கள் செய்பவாகளுக்கும், செய்யாதவா களுக்கும் நவக்ரஹங்கள் எப்படி வேலை செய்கின்றன என்று பார்ப்போம். தேவருணம், பித்ரு ருணங்களை அடைத்தவனுக்கு ஸூர்யனும், சந்திரனும், தைரியத்துடன் சேர்ந்த த்ருடமான சாந்தத்தைக் கொடுக்கிறார்கள். இதனால் அந்த மனிதன் தைரியவானாகவும், ஸ்திரமான மனது உள்ளவனாகவும், கடனை அடைத்த நிம்மதி உள்ளவனாகவும், மனதில் சாந்தமுள்ளவ னாகவும், எந்தவிஷயத்தையும் அமைதியான மனோநிலையில் சிந்திக்கும் சக்தி உள்ளவனாகவும் இருப்பான். இதனால் இவனுக்கு செவ்வாயால் ஏற்படக்கூடிய கோபம் ஏற்படாது. கோபம் இல்லாதவனுக்குத்தான் புத்தி வேலை செய்யும். கோபரஸம் இருக்கும் போது புத்தி வேலை செய்யாது. இவனுக்கு தெளிவான சிந்தனையுடன் புத்தியும் நன்றாக வேலை செய்வதால் வாழ்க்கையில் வெற்றிகள் நிச்சயம். பல ஆச்சர்யப் படத்தக்க ஸாதனைகளைப் புரியமுடியும். இதனால் பெயர், புகழ் கிடைக்கும். இவனும் குருவால் ஏற்படுத்தப்படும் ஸந்தோஷ த்தை அடைவான். குடும்பத்திற்கு வெளியே மட்டும் சந்தோஷம் இருந்தால் போதாது. வீட்டிலும் மனைவி, மக்களால் ப்ரியமுடன் நடத்தப் பட்டு ச்ருங்கார ரஸத்தையும் பெற இவருக்கு சுக்ரன் உதவி செய்வார். இதனால் வீடு, வாஹனம் போன்ற ஸுகங்கள், குடும்ப வாழ்க்கையில் ஒரு குதூகலம் இவருக்குக் கிடைக்கும். ஆக சனியால் இவனுக்கு தொந்தரவு இருக்காது. அதாவது, சோகப்பட மாட்டான். ஸூர்யன் தைரியத்தையும், சந்திரன் மனத்தெளிவையும், புதன் புத்தி சக்தியையும், குருவும் சுக்ரனும் போட்டி போட்டுக் கொண்டு சந்தோஷத்தையும் இவனுக்கு கொடுக்கும் போது சனி எப்படி சோகத்தையோ ராகு பயத்தையோ கொடுப் பார்கள்? இவர்களும் இந்த காமயோகிக்கு சோகமும், பயமும் ஏற்படாமல் பார்த்துக் கொள்வார்கள். இவனுக்கு எப்போதும் . யாரிடமும் வெறுப்பும் ஏற்படாது. அனைவரிடமும் அன்பும் ஆதரவுமாக இவனது வாழ்க்கை நல்ல விதமாகவே அமையும். இவனுக்குத்தான் போன ஜென்மத்துப் பாபத்தால் ஏதாவது ஒரு Your Family Friend

ப்ரச்சனை வந்தாலும் இவனால் செய்யப்படும் சாந்தி, பூஜை, ஹோமம் இவற்றில் த்யாகம் செய்யப்பட்ட த்ரவ்யம் (பணம்) போன ஜென்மத்தில் இவன் செய்த பாபத்தையும் போக்கும், மேலும் இந்த ஜென்மத்தில் புண்ய பலனையும் அதிகரிக்கும்.

## நித்ய கர்மாக்கள் செய்யாதவர்கள் நூல

அதே நித்யகாமாக்களைச் செய்யாதவாகள் நிலையைப் பார்ப்போம். கடமை தவறியவன் எப்படி நிம்மதியாக வாழ முடியும்? கடன் கொடுத்தவர்களை ஏமாற்ற முயற்சிப்பவனுக்குக் கடன்காரனை பார்க்க தைர்யம் வராது. தெய்வ ருணம், பித்ரு ருணம் உள்ளவனுக்கும் மனதில் தைா்யமும், தெளிவான சிந்தனையும் இருக்காது. குழப்பமான சிந்தனையால் எந்த விஷயத்திலும் சரியான முடிவு எடுக்க முடியாது. அதாவது ஸூர்யனும் சந்திரனும் இவனுக்கு உதவமாட்டார்கள். இதனால் பல சிக்கல்கனைச் சந்திக்க நேரும் போது, தைரியமும், மனத் தெளிவும், (சாந்தியும்) இல்லாதவனுக்கு ப்ரச்சனைகளைக் கண்டதும் கோபம் தான் வரும். செவ்வாய் இவனுக்கு அடிக்கடி கோபத்தை ஏற்படுத்துவார். ஏற்கனவே நமக்கு நன்றாக தெரிந்த விஷயம் கோபம் வரும் போது புத்தி வேலை செய்யாது. ஒரு மனிதனுக்க தைரியமும் இல்லை. மனதில் சாந்தியும், தெளிவான சிந்தனையும் இல்லை. மேலும் கோபக்காரன். புத்தியும் சரியாக வேலை செய்வதில்லை என்றால் அவனுக்கு ஏது ஸந்தோஷம் னுக்கு ஏது ஸந்தோஷம், அப்படிப்பட்டவனை எந்த பெண் விருப்புவாள்? மனைவியே கூட வேறு வழியில்லையே, தலையெழுத்தே என்றுதான் உடன் வாழ்ந்து கொண்டிருப்பா ளேயொழிய, குடும்பத்தில் அவனுக்கு ஸுகம் ஏது? அன்பு, காதல், சந்தோஷம் இப்படி எந்த ஸுகமும் இல்லாதவன் சனீச்வரனால் அன்புடன் ஆச்ரயிக்கப்படு வான். சோகமே உருவாக இருப்பான். இவனுக்கு அனைத்திலும் தோல்வியும் வாழ்க்கையில் எப்போதும் சோகமும் இருந்து கொண்டே தான் இருக்கும். தவிர தன்னம்பிக்கையையும் இழந்து எதை எடுத்தாலும் பயந்து கொண்டேதான் இருப்பான். ஸந்தோஷமில்லாமல், சோகமும் பயமும்

உள்ளவனுக்கு கோபமும் சேர்ந்திருப்பதால் எல்லோரிடமும் (த்வேஷம்) வெறுப்பு கொண்டவனாகவே இருப்பான். மற்றவர்களுடைய சிறப்புக்களைப் பார்த்துப் பார்த்து பொறாமையும் வெறுப்பும் தான் அதிகமாகும். இதனால் மேலும் மேலும் பாபங்களைச் செய்து கொண்டு இதே ஜென்மாவில் பல கஷ்டங்களையும், செய்த பாபங்களுக்காக அடுத்த ஜென்மத் தில் மேலும் பல கஷ்டங்களையும்,அனுபவித்துக் கொண்டிருப்பான்.

் ஜோதிட சாஸ்த்திரத்தில் "ராகு சனிவத்" "கேது கு ஜவத்" என்று உள்ளது. அதாவது இந்த இரண்டு ரஸங்களும் ஒன்றுக்கு ஒன்று மிகவும் நெருக்கமான தொடர்பு உள்ளவை, சோகத்தால் பயம், பயத்தால் சோகம் அதிகப்படும், மேலும் அவை ஒன்றையொன்று பிணைந்திருக்கின்றது. அதே போல் கோபத்தால் வெறுப்பும், வெறுப்பால் கோபமும், இவ்விரண் டும் ஒன்றையொன்று பிணைந்து கொண்டிருக்கின்றது.

## கடன்கின அடைக்க அனுஷ்டானங்கள்

ஸந்த்யாவந்தனம் முதல் அனைத்து கர்மாக்களிலும் நவக்ரஹங்களுக்கு முக்யத்வம் நிறையவே கொடுக்கப் பட்டிருக்கிறது. ஏனென்றால் இந்த தேவதைகள் தான் நமது பாபபுண்யங்களுக்கு ஏற்ப நமக்கு கொடுக்கப்பட்டிருக்கும் ஸுகதுக்கங்களை நேரடியாக நம்மிடம் சேர்ப்பிக்கும் போஸ்ட்மேன். தேவதைகள் விஷயத்தில் இரண்டு போஸ்ட் மேன்கள் இருக்கிறார்கள். போன ஜென்மம், மற்றும் இந்த ஜென்மத்தில் செய்த பாப புண்யங்களுக்கு உண்டான பலன்களைக் கொடுப்பதற்காக நவரஸங்களைக் கட்டுப்படுத்தும் சக்தியை கொண்ட நவக்ரஹங்கள் ஒன்று. இரண்டாவது நாம் செய்யும் ஹோமங்கள் யாகங்கள் போன்றவற்றில் அக்னியில் ஆஹுதிகள் செய்கிறோம் இந்த ஆஹுதிகளை அந்தந்த தேவதை களுக்கு கொண்டு போய் கொடுப்பவர் அக்னி. அதாவது நம்மிட மிருந்து தேவதைகளுக்கு கொண்டு போய் சேர்ப்பதற்க்கு அக்னி. அங்கிருந்து நமக்கு கொண்டு வந்து சேர்ப்பதற்கு நவக்ரஹங்கள். நாம் தேவதைகளுக்கு எதையும் அனுப்பாமல் அவர்கள் மட்டும் நமக்கு ஏதாவது தேவை என்றால் உதவவேண்டும் என்று நினைக்க 51 Your Family Friend

முடியாது. அதற்கு அதிகாரமும் இல்லை. ஆக நாம் கடன்களை அடைக்க அனுஷ்டானங்கள் நமக்கு உதவியாக இருக்கின்றன. மேலும் புண்யங்களை அதிகரித்துக் கொள்வதற்கும் இதில் வழிகளும் இருக்கின்றன. இப்படி நமக்கும் தேவதைகளுக்கும் தொடர்பை ஏற்படுத்துவதற்கு மிகவும் உதவியாக இருப்பது வேதம் தான். அதில் உள்ள சட்டதிட்டங்கள்படி, விதிமுறைகள்படி, நாம் தேவதை களுக்கு ஆஹாராதிகளை அனுட்பிக் கொண்டிருந்தால் தேவதைகளும் நவக்ரஹங்கள் மூலம் மனிதனுக்கு மிகுந்த நன்மைகளைச் செய்து இவனுக்கு மேன்மையை ஏற்படுத்துவார் கள். அவற்றையெல்லாம் விட்டு விட்டு வெறும் நவக்ரஹங்களை மட்டும் பிடித்துக் கொள்வதால் என்ன பலன்? வங்கியில் கடனை வாங்கிக் கொண்டு அதை அடைக்காமல் தனியாக கு,னு க்கள் போட்டுக் கொண்டிருந்தால் எப்படி இருக்கும் ஸமயத்தில் நம்முடைய கு,னுயும்திருப்பிக் கொடு என்றால் நம்முடைய பழைய கடனை கழித்துக் கொண்டுதான் மீதிபணம் இருந்தால் கொடுப்பார்கள். இல்லாவிட்டால் இன்னும் பணம் கட்டச் சொல்லி நம்மைக் கேட்பார்கள். அதே கடனுக்கான மாதத் தவனையும் கட்டிக் கொண்டு சு,னு அல்லது கு,னுயும் போட்டுக் கொண்டிருந்தால். நமக்கு தேவையான போது வட்டியும் சேர்த்துக் கொடுப்பார்கள். மெச்சூரிடி தேதிக்கு முன்பாகவே போட்ட பணத்தை நாம் கேட்டால் கொடுக்கும் வட்டி அளவு குறைந்து போகும். 12ு கொடுப்பதாகச் சொன்னவர்கள் 8ு ஆகக் குறைத்து கொடுப்பார்கள். அப்படித் தான் நாம் இந்த ஜென்மத்தில் செய்த ஒரு புண்யத்திற்கு பலனை இப்போதே கொடு என்று நாமாகக் கேட்டால் கொடுப்பார்கள், இருந்தாலும் பலன் முழுவதுமாக இருக்காது. அதே போல் தான் கடமையாக, முறையாக, செய்யப்பட, வேண்டியதை, கடனை திருப்பி அடைக்க வேண்டியதை அடைக்காமல் பல விதமான சாந்தி ஹோமங்களும், பூஜைகளும், இதர உபாசனைகளும் செய்வதும். அவை பலனில்லாமல் போகாது. ஆனால் பலன் நமக்கு வேண்டும் என்று கேட்கும் போது நமது கடனை கழித்துக் கொண்டு பாக்கி இருந்தால் அதற்கான சொற்ப பலன் தான் கிடைக்கும். ஸமயத்தில் கிடைக்காமலும் போகும்.

நாம் நித்யகாமாக்களைச் செய்து கொண்டே வேதோக்த கா்மாக்களை முழுவதும் செய்ய முடியாவிட்டாலும், முடிந்ததை யாவது செய்து கொண்டு குறைந்தபக்ஷம் வட்டியையாவது கட்டுவது என்பார்களே அது போல ஸந்த்யாவந்தனத்தை யாவது செய்து கொண்டு இருந்தால் நாம் செய்யும் புண்ய கார்யங்களான முதலிடுகள் இந்த ஜென்மத்திலோ வரும் ஜென்மங்களிலோ பலனைக் கொடுக்கும். இந்த புண்ய கார்யங்களையும் பலனைக் கேட்டுக் கொண்டு செய்வதும் அவ்வளவு உயர்வு கிடையாது. எனக்கு இது வேண்டும். அது வேண்டும் என்பதற்காக இந்த புண்ய கார்யத்தைச் செய்கிறேன் என்று செய்வது கொஞ்சம் குறைவான பலனைத்தான் தரும். அதே போல் புண்ய பலன் வலுத்து தானாக பலன் தரும் வரை பொருமையாக இருந்தால் பலன் அதிகம், அதனால் தான் பகவான் கீதையில் "கா்மாக்களை செய்யும் போது பலனை எதிா்பாா்க்காதே என்கிறார்". அதாவது "நித்யகாமாக்ளுக்கு பலன் கேட்க கடன்காரனான உனக்கு அதிகாரம் கிடையாது. விசேஷமாகச் செய்யப்படும் ஹோமம் பூஜைகளுக்கு நீயாக பலனைக் கேட்டால் பலனின் பலம் குறைவாக இருக்கும். அதுவாகவே பழுத்து வரும் போது பெற்றுக் கொள், அது மிகுந்த நன்மையைக் கொடுக்கும் என்றும் பொருள்".

ஸந்த்பாவந்தனம் செய்வதை கஷ்டமாக நினைப்பவர் களுக்கு ஒரு நிகழ்ச்சியை ஞாபகப்படுத்துகிறேன். ஒரு முறை காந்தீஜீயின் பேச்சு கேட்க மக்கள் கூடியிருந்தார்கள். ஒரு ஓரத்தில் உட்கார இடமில்லாமல் ஒரு பன்னி ரெண்டு வயது இருக்கும் சிறுமி ஒரு குழந்தையை தூக்கிக் கொண்டு நின்று கொண்டிருந்தாள். இதை பார்த்ததும் காந்தீஜி அந்த சிறுமியிடம் ஏனம்மா! இந்த கனத்தை தூக்கிக் கொண்டு உன்னால் எப்படி பொருமையாக நிற்க முடிகிறது? என்று கேட்டார். அதற்க்கு அந்த சிறுமி, கனமா? இது என் தம்பி! என்றாளாம். காந்தீஜி அசந்து போய் சிந்தித்தாராம். இது என் தம்பி என்னும் போது எப்படி கனக்கமுடியும்? என்பது அவள் கேள்வி.

இது விஞ்ஞான பூர்வமாக சரியில்லாமல் இருக்கலாம். ஆனால் மனஇயல் படி இது சரியானது தான். செய்ய வேண்டுமா? என்ற கேள்வியுடன் ஸந்த்யா வந்தனம் செய்ய ஆரம்பித்தால் அது வேஸ்டாகத்தான் தோன்றும், செய்துதான் ஆக வேண்டும் என்ற முடிவோடு செய்தால் அது கடமையாக தெரியும். அதை விட்டுவிட மனம் வராது.

நியாயமான ஆசைகள் இருப்பதில் எந்த ப்ரச்சனையும் இல்லை, இந்த ஆசைகளை பூர்த்தி செய்து கொள்வதற்கான முயற்சிகளில்தான் ப்ரச்சனை இருக்கின்றது. ஆசைகளை பூர்த்தி செய்து கொள்வதற்கான பொருளாதார ரீதியான முயற்சிகளில் தான் நாம் நம்பிக்கை வைத்திருக்கிறோம், அது அஸ்திவாரம் போடாமல் கட்டப்படும் பெரிய கட்டிடம் போன்றது. அது கட்டிமுடிப்பதற்குள் இடிந்து விழுந்துவிடும். அதேபோல் தான் நாம் வாழ்கையில் வளம்பெற செய்யும் முயற்சிகளுக்கு நித்யகர்மா (காலைக் கடன், மாலைக் கடன்) ஸந்த்யாவந்தனம் எனப்படும் அஸ்திவாரம் மிகவும் இன்றியமையாதது, இதைச் செய்யாமல் செய்யப்படும் மற்ற எல்லா முயற்சிகளும் பலனற்றவைதான்.

நாம் குழந்தைகளுடன் சுற்றுலா மையம் (சென்னையில் கோல்டன் பீச், டில்லியில் அப்பூகர் போன்றவை) செல்கிறோம். அவற்றிற்குள் நுழைந்து விட்டால் சிறியவர் முதல் பெரியவர் வறை அனைவரும் குதூகளிக்க பல வேடிக்கை மற்றும் வினோ தங்கள் இருக்கும். ஒவ்வொன்றிற்கும் ஒவ்வொரு தொகையைக் கட்டினால் அவற்றை அனுபவிக்கலாம். இருந்தாலும் அந்த சுற்றுலா மையத்திற்குள் நுழைவதற்கே பணம் கட்டி ஒரு நுழைவுச்சீட்டு முதலில் வாங்கினால்தானே உள்ளே போக முடியும்.

வளமான வாழக்கை என்ற பெரிய சுற்றுலா மைய கட்டிடத்திற்குள் பல வளங்களை உள்ளடக்கிய பல பிரிவுகள் இருக்கின்றன. உள்ளே சென்று நமக்குத் தேவையான, பிடித்த வளத்தை அனுபவிக்க தனித்தனியான முயற்சிகள் (புண்யங்களை, உபாஸனைகளை) செய்து அவற்றை அனுபவிக்கலாம். ஆனால் அந்தக்கட்டிடத்தின் (முக்கியவழி) நுழைவாயிலின் வழியாக நாம் நுழைவதற்கு அனுமதிச்சீட்டு கொடுப்பது ஸந்த்யாவந்தனம் (காலைக் கடன், மாலைக் கடன்) என்கிற நித்யகர்மாதான். அதாவது தேவ, ரிஷி, பித்ரு ருணங்களை, கடன்களை அடைப்பதுதான். உள்ளே நுழைந்தபின் நமது புண்யம் என்ற பணம் நம்மிடம் இருக்கும் அளவிற்கு வளத்தை அனுபவிக்கலாம். ஆனால் புண்யம் என்ற பணம் கையில் இருந்தாலும், அதை அனுபவிக்க இந்த நித்யகர்மா என்ற நுழைவுச்சீட்டு வாங்கித்தான் ஆகவேண்டும். "வளமான வாழ்க்கை" என்ற இந்த கட்டிடத்திற்கும் வழி ஒன்றுதான். ஆக "வாழ்க்கையில் வளம்பெற வழி ஒன்றே".

For this book, english version is available. Please contact us.

## கோ தானம்

ப்ுவின் முரீரத்தில் 14 லோகங்களும் ஸக்ஸ் தேவதை களும் இருப்பதாக மாஸ்த்ரங்கள் மூலம் அறிகிறேம். பமு ஸம்ரக்ஷனம் மிகப்பெரிய புண்யமாக கூறப்பட்டுள் ளது. கோதானத்தால் ஸகல பாபங்களும் போய்விடுகின் றது. ஸகல -தேவதைகளேயும், பித்ருக்களேயும் கோ தானம் த்ருப்தி செய்கிறது, கோ தானம் செய்ய முடியாத வர்கள் கோ ஸம்ரக்ஷணம் செய்யலாம் கோ ஸம்ரக்ஷணம் மிக ஸுலபமான வழி. ஒரு பருவிற்கு மாதம் 600 ரூபாய் பராமரிப்புச்செலவு ஆகின்றது அன்பர்கள் தங்கள் யக்திக்கு ஏற்ப செய்யலாம். தற்சமயம் வேத பாடயா⁰லயில் மூன்று கோயா?லகள் உள்ளன. வேத பாடயா?லக்கு கோதானம் செய்யவிருப்ப முள்ளவர்கள் கோதானம் செய்யலாம். வித்யார்திகளுக்கு பால், தயிர், நெய் முதலிய வற்றிற்கும், முத்தமான விபூதி, நெல் வயலுக்கு தேவையான உரம் முதலியவற்றிற்கும் உபயோகித்துக் கொள்கிறோம். கோதானத்தின் பூர்ணபலன் அதை பராமரிப்பதாலும், நல்ல கார்யங்களுக்கு உபயோகிப்பதாலும் மட்டுமே கிடைக்கின்றன. அன்பர்கள் தங்கள் மக்திக்கு ஏற்ப பயுமாடு வாங்கி வேதபாடயா இலக்கு கோதானம் செய்து ஸகல க்ஷேமங்களேயும் அடைய ப்ரார்த்திக்கி ன்றேம். மேலும் விவரங்களுக்கு ஃபோன் செய்து பேசுங்கள் 04374- 239383, 239993, மொயைல் - 07639588146.

# ஒரு சிறப்பான ஏற்பாடு

ஒரே நாளில் ஐந்து மாணவர்களுக்கு அன்னதானம் (36 x 5 = 180 ரூபாய்) அனுப்பும் அன்பர்களுக்கு வேதம் படிக்கும் வித்யார்திகள் கைகளால் வேதம் சொல்லிக் கொண்டே மாஸ்த்ர முறைப்படி தயாரிக்கப்பட்ட யக்ஞோ பவீதம் (பூணல்) ஐந்து ஜோடியும் (10 பூணல்கள்) இரண்டு ஜோடி திருமாங்கள்ய சரடும் ப்ரஸாதமாக அனுப்பி வைக்கி றோம். இவை தெய்வீகமானவை.

ஒரே நாளில் பத்து மாணவர்களுக்கு அன்னதானம் (36x10 = 360 ரூபாய்) அனுப்பும் அன்பர்களுக்கு யக்ஞோ பவீதம் மற்றும் திருமாங்கள்யசரடுடன் மிகவும் அற்புத மான DVD ஒன்று அனுப்பி வைக்கிறோம். இதில் ஸந்த்யா வந்தனம், ஸமிதாதானம், மாத்யான்ஹிகம், ப்ரம்ஹயக்ஞம், ஸாயம் ஸந்த்யா, அமாவாஸை தர்பணம், பஞ்சாயதன பூஜை, ஆகியவை வீடியோவில் கற்றுக்கொடுக்கப் பட்டிருக்கும்.

அன்னதான தொகையை MO/DD மூலம் (Payable at Thanjavur ) Your Family Friend என்ற பெயருக்கு அனுப்பவும். D.D / M.O. அல்லது Indian Overseas Bank, Saliyamangalam Branch, Your Family Friend என்ற பெயருக்கு Current A/c No 136302000055555, க்கு (IFSC Code IOBA0001363) நேரடியாகவோ Internet மூலமாக வோ அனுப்பி விடலாம் Bank challan copy / Internet remittance advice copy யை கடிதத்துடன் தயவு செய்து எங்களுக்கு மறக்காமல் அனுப்பி வைக்கவும்.

Your family friend, 2/205, Agraharam, Kalancheri-(Post), Thanjavur-613504. T.N.

### 4. ரூபாய் 20,000 நிரந்தர நிதி திட்டம்.

இதன் வட்டியில் ஆண்டுதோறும் ஒரு நாள் எல்லா வித்யார்திகளுக்கும் அன்னதானம் (ஸமாராதஊ) செய்வது. இவர்களுக்கு Your Family Friend மாத இதழ் 10 ஆண்டுகளுக்கு தொடர்ந்து வந்து கொண்டிருக்கும். தவிர ஆண்டுக்கு ஒரு முறை யஞ்யோபவீதம் (பூணல்) ஐந்து ஜோடி, திருமாங்கல்ய சரடு இரண்டு ஜோடி, விபூதி 200 கிராம், இவைகளுடன் ஆண்டுக்கு ஒரு முறை நாங்கள் ஏற்பாடு செய்யும் ஸ்பெஷல் ப்ரஸாதம் எதுவாக இருந்தாலும் அனுப்பி வைக்கப்படும்.

### 5. ரூபாய் 25,000 நிரந்தர நிதி திட்டம்.

இதன் வட்டியில் ஆண்டுதோறும் ஒரு நாள் எல்லா வித்யார்திகளுக்கும் அன்னதானம் (ஸமாராதஊ) செய்வது. தவிர ஒரு பரு மாட்டிற்கு ஆண்டுமுழுவதும் வைக்கோல் கொடுப்பது. இவர்களுக்கு Your Family Friend மாத இதழ் 10 ஆண்டுகளுக்கு தொடர்ந்து வந்து கொண்டிருக்கும். தவிர ஆண்டுக்கு ஒரு முறை யஞ்யோபவீதம் (பூணல்) ஐந்து ஜோடி, திருமாங்கல்ய சரடு இரண்டு ஜோடி, விபூதி 200 கிராம், இவைகளுடன் ஆண்டுக்கு ஒரு முறை நாங்கள் ஏற்பாடு செய்யும் ஸ்பெஷல் ப்ரஸாதம் எதுவாக இருந்தாலும் அனுப்பிவைக்கப்படும். நாங்கள் வெளியிடும் அஊத்து ப்ரஸாத புத்தகங்களும் படங்களும் அனுப்பிவைக்கப்படும்.

அன்பர்கள் Sri Venkatadri Veda Vidyapeetam Trust, என்ற பெயருக்கு 2/205, Agraharam, Kalancheri, Thanjavur Dt. 613504 என்ற விலாஸத்திற்கு செக்/ DD (payable at Thanjavur) அனுப்பி வைக்கவும் நன் கொடைகளுக்கு வருமான வரிவிலக்கு (80-G Tax Exemtion) உண்டு.

தங்கள் விதேயன் ஜி.கே.ஸீதாராமன்.

## ம்ருதி, ஸ்ம்ருதி, புராண ஸாரம் புஸ்தகங்கள்

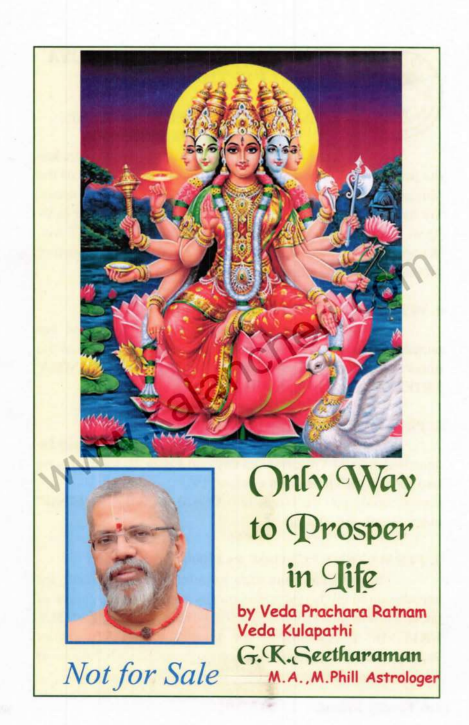
அநேக நமஸ்காரம்

ஏப்ரல் - 2014,

ய்ருதி, (வேதம்) ஸ்ம்ருதி, (தர்மஸாஸ்த்ரங்கள்) புராணங்கள் மற்றும் இதிஹாஸங்களில் இருந்தும் ம்ரௌத, ஸ்மார்த, ப்ரயோகங்களில் இருந்தும், ஸாரமான விஷயங்க உளயும் நாம் அனுஷ்டித்து வரும் வரதங்கள் மற்றும் பூஜை முறைகளையும் தமிழில் தொகுத்தது. இதில் 100 ஆண்டு கள் பாதுகாத்து நமது ஸந்ததிகளுக்கு கொடுக்க வேண்டிய விஷயங்கள் நிறைய அடங்கியிருக்கும், இந்த புஸ்தகத்தை ் ( சுமார் 720 பக்கங்கள் ) நமது வேதபாடராலை வித்யார்தி கள் அணவருக்கும் ஒரு நாள் அன்னதானம் செய்ய நன்கொடை ரூபாய் 1800 அனுப்பும் அன்பர்களுக்கு ப்ரஸாதமாக அனுப்பி வைக்கிறோம். அத்துடன் யக்ஞோப வீதம் மற்றும் திருமாங்கள்யசரடு, மிகவும் அற்புதமான DVD ஒன்று அனுப்பி வைக்கிறோம். இதில் ஸந்த்யா வந்தனம், ஸமிதா தானம், மாத்யான்ஹிகம், ப்ரம்ஹயக்ஞம், ஸாயம் ஸந்த்யா, அமாவாஸை தர்பணம், பஞ்சாயதன பூஜை, ஆகியவை வீடியோவில் கற்றுக்கொடுக்கப் பட்டிருக்கும்.ப்ரஸாதமாக அனுப்பி வைக்கி றோம்.

முதல் மூன்று பாகம் புஸ்தகங்கள் கிடைக்கப் பெற்றவர்கள் மீண்டும் பணம் அனுப்பும் பொழுது கடிதத்தில் குறிப்பிட்டு எழுதவும். உங்களுக்கு அடுத்த மூன்று பாகங்களை (பாகம் 4,5,6) அனுப்பி வைக்கிறோம்.

Printed Published, and Owned by **Sri. G.K. Seetharaman**, Published from 2/346, Agraharam, Kalancheri, Thanjavur-613504. Tamil Nadu and Printed at Your Family Friend Printers. 1/363, MainRoad Kalancheri, Thanjavur-613504. Tamil Nadu.. **Phone 04374-239330, 239331 (0ff) 239383,** 





### SRI VENKATADRI VEDA VIDYA PEETHAM TRUST

### AN EARNEST APPEAL TO WELL-WISHERS

The Trust managing the Veda Patasala here has the provision for a permanentfund for meeting the needs of the vidyarthis for food, clothing, shelter and other day to day needs. We have pleasure in announcing that the Trust has got the facility of income tax exemption under section 80-G of the IT Act. We appeal to our well wishers to partake in the noble mission of propagation of vedic culture. we are engaged in.

#### 1. PERMANENT FUND OF Rs 5000-

The interest from this amount would be used for annadanam to 10 vidyarthis on any one day of the choice of the donor. We would send the issues of journal "YOUR FAMILY FRIEND" every month for 10 years.

### 2. PERMANENT FUND OF Rs 10000-

Under this scheme the annual interest would be used for annadanam to 20 Vidyarthis on any one day or 10 vidyarthis on two days of the choice of the donor. The donors would get the issues of "YOUR FAMILY FRIEND" every month for 10 years.

### 3. PERMANENT FUND OF Rs 15000-

The interest from this amount would be used for annadanam to all the vidyarthis on any one day of the choice of the donor. The donors would get (i) Issues of "YOUR FAMILY FRIEND" every month for 10 years. (ii) 5 pairs of yagyopaveetam, 2 pairs of thirumangalya thread with 200gms of vibhuti once ayear 10 years.

### OM SHREE GURUBHYO NAMAHA

At the outset I would like to clarify that the completion of this book was made possible only due to the benign blessings of Maha Swamigal of Kanchi Kamakoti Peetam. However if there are any faults or shortcomings it is entirely due to my failings and forgiving me for the same if pointed out I shall correct myself.

Whether man or woman, working or staying home, a student or searching for employment after completion of studies, in whatever situation in life one is placed, one will definitely be on the lookout for ways to a better life. Notwithstanding lots of efforts, advices, Astrological guidances, incantations (chanting of Mantras) etc many are sad and confused due to failures.

First we should understand our problems. Let us see what are problems that one might face. Health is an overriding problem for all. Apart from health education and friends for children, good job for youth, economic prosperity, loving and affectionate partner in life etc.

In the next stage utilities for comfortable life, own house, vehicle, children for a blissful life etc. In most cases lot of anxiety prevais to ensure peaceful and comfortable living at least during the last stages in life. There is definitely nothing wrong in desiring the above but the problem is only in the efforts we make in this regard.

This book is only a beginning for the way one can uplift oneself and be happy. After reading this please write to me about all the various problems, doubts, queries etc you can think of. I shall consult learned wise men and try to help you with solutions; if need be I Your Family Friend

shall publish one more book compiling the opininons of learned people vis-a-vis this book.

In this book I have hardly detailed a few things in connection with astrology. Soon I intend writing "NAVAGRAHAS & NAVARASAS", which will contain lots of astrological information giving opinions of great sages wherein ways to understand the role of nava grahas (nine planets) in our life.

## Only Way to Prosper in Tife

If Only We Learn the art of Living

Fate or Free Will which is stronger? Queried thus a saint gave a demonstration. He asked the person to stand up and walk. The questioner followed the instruction. Then the saint asked him to stand and walk with one leg folded. With some difficulty the person walked with folded leg. Subsequently he was asked to stand and walk with both legs folded. As soon as the second leg was folded the questioner fell down. The saint then explained thus: God helped him to stand and walk with two legs. Even with one leg folded man's intellect (free will) helped him to stand and walk with one leg. But with both legs folded no one can even stand let alone walk. This is fate. No one can overcome this. In the same manner we can solve the problems faced in our day to day life with our intellectual power. But power of fate is much stronger than that of our intellect. So in some matters we will perforce be obliged to be subservient to the will of fate.

When the flood waters in the river rises it will uproot full grown trees but no harm befalls the hardy sugarcane grass (NAANAL in Tamil). Once the flow subsides the hardy sugarcane grass stands erect. This

is because it bends to the strength of flood accepting its own weakness. In the same manner if only we learn the art of humble living we can also escape from many problems that come our way.

First let us see why we face the problems and how they crop up. With a little introspection we will clearly understand that all our problems are due to desires. It is very easy to advise to forego all desires. But only when we put it into practice, we will appreciate the difficulties. In the whole world if all renounce all desires and become self realised souls then the whole world will come to a standstill. Even GOD will have no action to perform. We cannot even imagine such a state. Maybe one in Ten Million can renounce all desires. Even that will be difficult. So to renounce all desires is impossible. Even to imagine that is foolishness. Having known that desires are the root of all problems we are still unable to renounce desires. At the same time we are not ready to accept the difficulties of life. Now what is to be done so that we will have fulfilment of all desires and also have no problems. We need all pleasures of life but we should not suffer for it. How to achieve this?

### The Path Outlined in the Scriptures (vedas) is the way

In the above matter Sages of Yore have discovered a way for us after undergoing strenuous penance. No matter how much we try we will not be able to discover an easier path. This way is beneficial both here(earthly life) and hereafter. This is what is called VEDA-DHARMA. The sages only discovered Vedas but did not create them like the way Columbus discovered America but no body created it. Vedas are similar. They are Eternal Vibrations(audible sounds). By the strength of Penance (clairaudience) the sages heard them, Your Family Friend

realised them in their minds and have taught us (through generations of teachers). Even if we do not learn the vedas fully, understanding them atleast to some extent will enable us to appreciate the compassion with which they passed on the vedic knowledge to the succeeding generation.

It is sufficient to understand vedas even to a small extent for us to be able to appreciate the Dharmas inculcated in them. Now let us see a little about Vedas and the values contained in them for a happy and prosperous life in this world and the other world.

Vedas help in Communication/Contact with Devatas (Celestial Beings)

There is not a single thing that is not in the vedas. Science, Spiritual Knowledge, Physics, Chemistry, History, Mathematics Medicine, Arts - Vedas contain all these things that are necessary in today's world / Society. Vedas are like Karpaga Vruksha (celestial wish fulfilling Tree). We can get anything from Vedas. They can be divided into two sections. Karma Kanda(the portion dealing with Actions-Rituals) and Gyana Kanda (the portion dealing with spiritual knowledge). Contents of Karmakanda - All necessities of a man's day-to-day life like desire for progeny, desire for wealth equal to Kubera (The richest Celestial being), desire for a good family life etc. are brought within easy access by Vedas to get fulfillment through various rituals. Veda is a language for communication. It helps us to contact Devatas (Celestial Beings) and communicate with them.

How do Vedas help? Suppose there is a computer. Lots of things are introduced in it by means of machine language (Hardware). Then through software we establish contact and give many commands to the computer. It then performs lot of tasks for us. All Your Family Friend

software engineers may not be familiar with hardware used in computer. Similarly the common man who gets so many tasks performed by the computer may not know anything about either the hardware or the software but all the same accomplishes his desired tasks. In the same manner in which the common man, knowing neither hardware nor software gets his tasks performd by a computer likewise after studying vedas in the prescibed manner (veda adhyayana) and performing the rituals (Karma) as per vedic commands (albeit without understanding the meaning) we can get our job done (desires fulfilled).

But when the operator (common man) makes even a single mistake in giving commands the task will not be done by the computer similarly no mistakes should happen while performing vedic rituals (karmas). There is a set of rituals (karmas) called SROUTA KARMA. In these karmas no mistake should happen during performance. If mistakes happen punishment is sure to follow. Similarly if done properly without mistakes the fruit of the karma is also assured. Computer will not make mistakes on its own. Similarly problems will arise only if we commit mistakes in the perfomance of rituals. Hence one should do the vedic rituals diligently and with concentration.

Note: Sroutha karmas can be performed only by those Brahmin Pundits who are well versed in vedas, have studied Sroutha Sutras, are Aahithagnis (doing daily worship of the 3 fires in all sincerity) and follow so many other DOs and DON'Ts on a daily basis. It cannot be undertaken by ordinary brahmins notwithstanding the fact that they are religious, sincere and devoted. It is a specialised job and like specialists in other fields. They alone undertake such karmas. At the sametime such Your Family Friend

Agnihotris are not super human beings and need not be looked at with awe. Agnihotram is supposed to be a Nityakarma. In fact a person who marries recites Mantras expressing his resolve to do Agnihotramdaily. It is pity that due to our infatuation with western culture. We have given up their resolve of ours to the detriment of an our happiness.

The Relation between us and Devatas (Celestial Beings)
Who are Devtas? How do they control (influence) Us?

Devatas are also subject to creation, dissolution and discipline. Due to their penance devatas have obtained higher strength and authority. Can an ant or a cockroach see us(humans) fully? No. But we can perceive them in their entirety. Similar is the relation between devatas and humans. However we can see devatas if efforts are made. While human body is made up of earth(amongst five elements) Devatas' body is made up of Light. So to see the devatas made up of light humans need to make a lot of efforts ie perform difficult penance. There have been humans who have seen the devatas with human eyes and even now it is not impossible. Let's now consider the relationship between humans and devatas. In creation there are different creatures with different inellectual capabilities. Those with higher capability are stronger than those not so endowed. Man being endowed with highest intellectual capability than other creations controls rest of the creation either individually or in conjunction with other lower creatures. He is capable of both harming them and helping them. If he is troubled by rats he controls them by bringing up cats and if dogs trouble those cats he rescues the cats by driving away the dogs. In this manner man can either harm or protect those creatures that are lower in intellectual capability than himself. Your Family Friend

notwithstanding its size observe how man enslaves an elephent and gets umpteen number of jobs done through them. similarly he trains the lion/tiger and makes them dance to his tune in a circus.

As animals are subservient to humans similarly humans are for devatas. Here onething needs to be well understood viz Devatas (Celestial beings) are not God. GOD means the almighty is totally different. Devatas (celestial beings) mentioned in the vedas like Indra, Agni, Yama, Soma, Varuna, Vayu etc. are are just agents of the almighty performing the different jobs alloted to them. In second section of Vedas viz Gyana Kanda (Spiritual section) there is full description of God.

We have to understand clearly the relationship between us (humans) and devatas (celestial beings). For example we buy a cow with calf. We feed and look after them. We expect the calf will grow into a cow (presumed that calf is a she calf) and give us milk. As expected when the calf grows up and give us ample milk we take care of it even better. We arrange for fodder, a cowshed etc. The calf having become a cow helps us giving ample milk. Even after the milk dries up we still look after it affectionately till she delivers another calf and recommence giving milk. In this manner give and take proceeds. After some years even when cow stops delivering calves and consequent milk yield we do not hate the cow but continue looking after it till it dies. On the other hand if the same cow having been well cared for does not give us milk no one will shower affection on the cow. Since such a cow will not be cared for it will contact some disease and will soon die. We will not even be bothered. If the cow does not deliver any calf then also we will not bother even keeping it and will drive it away.

Similar is our relationship with Devatas. First the devatas give us a body and start our earthly life commensurate with our past virtues and sins. If we are not useful to devatas then we will not receive any help from them either. If we are useful to devatas then they will also reciprocate. Amongst all earthly creatures we have a special charecteristic which is denied even to devatas viz humans alone can attain Liberation from the recurring cycle of births and deaths. Irrespective of what ever kind of life we are placed in, as long as the above give and take policy is understood and sustained we can enjoy lot of benefits in this life. We are seeing many examples of this even today.

Due to abundance of their virtues the devatas (Celestial beings) have a better life than us. This is what the vedas state. Devatas have powers which are denied to humans. It is as follows: For example in creation plants are a kind. Though humans are endowed with higher intellectual capability it will not be helpful here. Birds, fishes, livestock are of another branch. These go in search of shade / water when sun is hot, go in search of food when hungry. But as said before they do not possess discriminating faculty. Humans are better endowed in comparison. Similarly Devatas are endowed with higher facility than humans.

But as humans are bound by laws of karma Devatas are also similarly bound and have even undergone punishments for mistakes committed. However the thing to remember is as the laws governing plant family cannot control animals and laws governing animals cannot control humans similarly human laws are not applicable to devatas.

Human laws are not universal even amongst humans. The laws of one country may not be applicable Your Family Friend in another. The laws and traditions followed in one religion may not be followed in another. For example amongst Muslims the daughter of one brother can marry son of another brother. Amongst Hindus this is not allowed and considered a blasphemy. In Islam religion they will not marry sister of dead wife. this is very normal amongst Hindus. So it is fooloishness to apply human laws and traditions to devatas.

We have to believe in the existence of devatas. If this were not so then vedas wouldn't have detailed performance of so many yagyas. The sages wouldn't have made kalpa sutras (that part of vedic studies which explain the methods of yagashala construction, performance details of yagyas, combination of mantras to be used for various performances etc.).

Not one but many sages viz Aapastamba, Bodhayana, Aasvalayana, Drahyayana etc have written kalpa sutras. In spite of so many of our ancient and learned sages having given prominence to devata worship through yagyams it does not stand to reason that modern day atheists and agnostics alone are correct in rejecting the existence of devatas.

Every man taking birth on this earth is born with 3 debts viz Debts to Devatas, to Rishis, and to Pitrus (ancestors). We will have to first return the debt to devatas. By performance of vedic rinuals etc. Next comes ancestral (Pitru) debt. Our parents have begotten us and brought us up after undergoing untold miseries. We will have to return their debt. Then we will have to return the debt to the society. Human society has done a lot for us. Then we will have to look after the welfare of our soul by seeking ways and means for liberation from the misery of recurring births and deaths.

When we have so many debts, unmindful if we Your Family Friend

11

selfishly worry only about wealth, job, business profits and losses we only have to suffer the consequences. In the last couple of centuries especially in modern times many modern Swamijees confuse the minds of people by such attractive utterances: "Leave all these alone (viz debt to devatas etc). Do not trust anybody. Think for yourself. Explore inwardly and look for God within yourself. Meditate. Learn Yoga, Awaken kundalini sakthi (Serpent power) at the base of spinal chord and attain liberation. We can give you the eternal raja yoga" etc etc.

It is very difficult for mind to stabilize even in sadhana. "I" and "mine" are well entrenched in human mind from age immemorial (millions of births) causing restlessness and refuse to be evicted. In this state is it possible to even meditate for couple of minutes? Even if we try can all our desires / problems be obliterated? It is not possible. Everything happens in steps / stages. All of a sudden to get conviction that all this is brahmam (Self) is Impossible. Only at that point when all smells good and bad appears alike, all tastes sweet and bitter are alike and when we have the same feeling whoever touches our body in whatever part, can we think of meditation, kundalini etc. We expect all sorts of sensual pleasures and mental happiness. So only when we do things in accordance with divine laws can we get such fulfillment. We can get peace and happiness only when we do our duties.

### Let us Do our Duties

Once we get a job we are assured of monthly salary. After securing a job if we stay home without going to work arguing we have to get our wages now that we have a job will we get our wages? Similarly commensurate with our backlog of merits and demerits Your Family Friend

(virtues and sins) from previous births we are born in a particular place / family. Similar to the training period of employment where notwithstanding the fact that the company not getting any benefit during our training period still provides us with stipend/ accomodation etc we also as children get looked after with food clothing etc tll the age of seven. After that give n take begins ie we start reaping the fruits of past merits and demerits. In many families, in consideration of studies, health etc of the male child even thread ceremony (upanayanam) doesn't get performed at proper time. If queried they answer "after all the kid is young what is the hurry". In this manner parents harm the child.

Before kamam (lust) enters to mind enters the mind devotion (namam - holy name of God) should be introduced in a boy's psyche. Before a boy understands sex difference he should be initiated in Gayatri mantra. Similarly female childrec should be taught to recite the name of God in the form of small slokas. That is between the age of five and seven. In this way the boy grows up repaying his debts to devatas. Due to the vibrations produced in his psyche by Gayatri mantra japa, alongwith consequent blessings of devatas his intelligence quotient is enhanced. Instead of this what is the use of upanayanam being performed a day before marriage that too at the insistence of pundits.

Some people query. There are umpteen number of people leading a terrific life with good living standards without all the above mentioned hassels like debt repayment to devatas, Gayatri japa etc. How this is possible? In this respect we are perforce obliged to acknowledge the fair minded judgement of devtas. That is irrespective of how a man lives his present life, as long as there is balance of merits from past life he can Your Family Friend

continue to reap the benefits. Until their punyam (fruits from meritorious actions performed in earlier lives) gets exhausted the person concerned can live in happiness and comfort.

If we have money in fixed deposits in banks we can live comfortably with interest thereon. Even if we start withdrawing the pricipal amount banks cannot stop us. But once the principal also gets exhausted we will not get a single rupee. Similarly as long as our punyam (fruits of virtuous actions in past births) lasts we live a comfortable life. Then of course difficulties will commence. There is absolutely no doubt in this. No matter how much of money and fame we get we should not be careless about debts towards devatas, sages and pitrus (ancestors). Now when we have facilities, when we are healthy if we do devata / pitru upasana (worship) with even more dedication and diligence our life will continue to be comfortable and our progeny will also reap the benefits. But when we have money in hand we are unable to comprehend this. This is what maya or illusion / ignorance is all about.

#### About Astrology

We start running to the astrologers whenever we face problems to either correct them or to escape them. How does that work?

After examining a horoscope the astrologer determines whether time is good or bad and suggests performance of some remedial actions (religious rituals called pariharam). Many people get benefits by the above. But for some the situation remains the same. Why? Is this inadequecy of astrology or astrologer or is it fate? Let us dwell on them. Some one goes to astrologer with horoscope for his daughter's marriage. Another wants to be get a grand son. Some one else Your Family Friend

wants his debts cleared. In this manner each one approaches astrologers for solutions to different problems. People who do not believe in astrology resort to other channels for solutions. We are theists / believers. We believe in astrology as well as vedas, sastras, dharma, sins, virtues etc. Though sastras talk of 330 million devatas, as per astrology Nine devatas representing nine planets have much importance in our daily life.

In our daily sandhyavandanam these nine planets get their water oblations (tarpanam). In the book named Vaidyanatha Deekshiteeyam (dharma sastra book dealing with scriptural injunctions for day to day living and other religious performances) it is stated that we should give watery oblations to the nine planets as per tradition. In all domestic rituals we perform graha-preeti to propitiate and to eulogise these nine planets. The sages of yore have suggested Prayaschitta (corrective remedial action) with special laws in respect of these nine planets. There is even an entire chapter devoted to SUN the like of which is unavailable for any other devata. In this manner the nava grahas (nine planets) have a direct connection with our daily life and hence it is essential to know about them to a certain extent. They are part of devatas.

How Do Nine-Planets Influence / Affect Us

Let us see where these Nine Planets are and how they influence, affect and shape us. In reality the nine planets are not revolving up in the space in either the shape of spheres or bodies. The ones revolving in the space are just clocks. They are not the ones which rattle us. Let us clarify through an example. Suppose we want to know what time it is and ask a person. He will consult his wrist watch or clock and will tell us the time. Suppose Your Family Friend

we have an appointment with a doctor at 1600 hours (04:00 p.m), We will start at 1530 hours (03:30 p.m) to keep the appointment. The clock/watch can only indicate the time at which we should start but cannot take us to the Doctor's clinic. We only have to go. Similarly when we consult an astrologer he can only tell us whether the time (at present) is good or otherwise. Clocks / watches are there only to indicate the passage of time but they cannot become time itself. Neither will time stop because our clocks have stopped, nor can passage of time accelerate because our clocks are running fast. Thus passage of time is independent of our clocks. If someone argues that the power of planetary spheres revolving in space affects humans it is like arguing clocks are time itself. The revolving planetary spheres are just an indication, a means of measurement similar to thermometers measuring bodily temparature indicating seriousness of fever. Can we argue that electricity meters installed in our houses brings us electric power. Even if the meter is removed we will still get electricity. They are there just to measure the consumption of power and are not the reason for production of electric power or for the way it is consumed.

I happened to read an article in one of the periodicals titled "your good time". It was authored by a famous astorloger. It was descriptive to the extent that nine planets revolving in space alone are the cause of human predicament. The author says metallic objects got bent as if affected due to excess heat by mere sight of a boy. If ordinary human eyes have this much power then it stands to reason that a strong planet like saturn filled with lots of metals and minerals will definitely influence / affect human beings dwelling on Your Family Friend

earth. The conclusion of the article was planets revolving in space have definite influence in day to day life of

human beings living on earth.

Even before the sages wrote astrological scriptures and explained them it is true that GOD almighty had already created universe consisting of various spheres immovable by human strength as if like a big clock. The sages of yore due to their penance, charecter and mental strength understood God's creations and their usefulness for life and utilized their knowledge to scale spiritual heights and reached the summit. Self Realized souls utilized God's creation to enhance their soul force and thereby found a way for eternal happiness. Having known through their power of clairvoyance that humans of present age will utilise astrological knowledge only for enhancing ephemeral pleasures wrote astrlogical scriptures describing only the ways to attain worldly benefits like begetting good family, house, vehicular comforts and other material/ sensual pleasures. However they did write about ways to use astro influences for spiritual advancement. In modern times the above spiritual aspect should be ignored and only the influence of planets on material aspects should alone be told as that is what people are interested in. Some of the things will even look foolish if told as per astro sastras. For example even though a man proceeds abroad albeit for job it is not to be counted as progress. Para desa gamanam (going abroad) is something akin to being ostracized, was considered some sort of serious punishment in olden days. Agreed that a bull has to be sold outside to fetch a better price than locally. Even then to renounce one's relations, way of life, affection of near and dear ones and to go abroad only for economic advantage cannot be construed 17 Your Family Friend

as progress. But people are interested in knowing whether planetary positions are at a beneficial combination to proceed abroad as if it is big advancement. So everything is counted only on pecuniary considerations and nobody is bothered about other matters.

Twins, Their Different attitudes / abilities

Man is born commensurate with merits and demerits of karmas performed in past lives. This is a stern Hindu belief and is also true. Twins born to the same parents at the same time and place have different mental attitudes, intellectual capabilities, as also different habits, beliefs etc. Only reason for this can be the merits and demerits of past births carried forward to the present birth and consequently their mental attitude, actions, and their habits vary. But if one draws up their birth chart (horoscope) both will look similar. If one wants to prove by intellectual reasoning then astro predictions should be similar. If not reasons should be given which are intellectually coherent. In the above instance of twins both having been born in the same place and time, if one looks for the reasons for such dissimilar charecteristics and attitudes can attribute it only to the past merits and demerits carried forward without which this is not possible.

For example three persons knock on your door at the same time of which one is a helpful friend, the second is a parasite viz he constantly bugs you for loan and free usage of your telephone etc., and the third one had humiliated you just last week in public in a drunken state. Though you recognise all the three of them how different will be your mental attitude and consequent actions toward them. You will invite the first Your Family Friend

one inside, try and wriggle away from the second one and summarily dismiss the third one. Will the third one get the same reception as the first one. If you can do that you have certainly attained sainthood. What is the reason for three different set of attitudes towards the three different persons mentioned above other than the past experience you have had with them. Similarly the Nine planets (nava graha) give fruits in accordance with the past merits / demerits, mental attitudes etc. They influnce the minds of persons according to meritorius deed sins, the acts of omission and commission performed in the past lives and make them enjoy the pleasures or suffer the pains: ie one need not think they are some spheres revolving in outer space but are mind controlling forces capable of influencing mental modes, habits, attitudes and ablity to perform commensurate with individual merits and demerits from past lives carried over to the present birth (in the form of prarabdha karma). We can only undertake corrective masuresto neutralise bad effects and enhance good effects on the individuals.

There can be no human being who is not thus influenced / controlled by the nine planets. Whether a man is aware or unaware he is definitely ruled over by the force of these planets, not externally but by the action of these influencing human beings' internal mental modes, attitudes, tastes etc in accordance with the merits and demerits in their past lives. Thus a person's mind so influenced by the said nine planetary actions alone are responsible for his enjoyment and suffering. The position of outer planets can only indicate the levels of human merits and demerits and consequent good and bad times in a human life. Let us now see who are these nine planets and how do they control minds of human Your Family Friend

beings and effect changes in human mental modes, attitudes etc.

Every human being has different mental set up at different times. The same man has changes in his mental mode between morning and evening and even more frequently. By God's Grace if only a person can clearly understand these frequentchanges in mental modes a human can become divine. Our mind will come under our intellectual discriminatory control. The nine planets will serve us in achieving our objectives. Otherwise we will live in constant fear of these nini planets, undergo lots of problems, unable to achieve anything in life, will have to bid our time awaiting life's end.

ILLUSORY PLAY OF NINE RASAS (MENTAL MODES)
Let us see in what form these nine planets get installed in human psyche and how they influence /

control human beings.

Courage (Valour, Aura {Command}, Enthusiasm)
 SUN
 Peace (Kindness, Clarity of Mind, Love)
 MOON
 Anger (Pride, Authority, Restlessness)
 MARS

- Surprise (Good Intellect, Ability, Good Logic)
   MERCURY
- 5. Happiness (Affection, Humour)
  JUPITER
- 6. Love (Romance, Lust, Sensual enjoyment)
  VENUS
- 7. Sorrow (Sadness, Hallucination, Slavery)
  SATURN
- 8. Fear (Cowardice, Confusion, Craze)
  Your Family Friend

# RAHU9. Disgust (Hatred, Ignorance)KETU

There are lots of permutations and combinations in the above mentioned mental modes apart from many sub divisions under each mode. Two modes can combine to produce a third mental mode. We learn from sastras that the nine devatas (divine beings) from Sun to Ketu alone control the above mental modes/ moods. These nine mental modes combine under various circumstances to create different mental situations. For example there are only six basic tastes, but consider how many different varieties can be had in sweet, in bitter tastes etc. Similarly the whole world is formed through five basic elements but how many varities of plants, creepers, fruits, flowers, birds, animals and humans can be found, although all these are nothing but five elements. In the same manner the illusory play of nine mental modes alone are basic reason for all sorts of human actions / behaviour good and bad.

Is it not foolishness to discard these internal modes (we can influence these thru introspection on divine mantras {incantations} - Mantras and Mind control each other and vice-versa) and to look at only the planetary spheres revolving in space and thereby increase our confusion and problems as if to conquer time by reversing our clocks??

Let us consider how to understand these nine planets which are inside us, one after another in order Courage ———— SUN

We need courage to enter into any field of action whether good or bad and also need courage for following it up. Procrastination in the hope that tomorrow will Your Family Friend

bring in better tidings also requires courage. In whatever situation we are like in family, job, travel, friends children etc Courage is the main factor to give us either conducive results or problems. So courage is an important mental mode. We go to sleep forgetting tomorrow's problems only with the fond hope that we will definitely get up in the morning, carry on our work, duties at a Otherwise who will not also.

duties etc. Otherwise who will get sleep?

This one courage is like head for all other mental modes. No matter how a man is placed in life if he looses this mode which gives him belief in himself he will definitely fall down. Only a man who does not loose courage of conviction (trust in himself) can win the battle of life. Even during the performance of a good act it needs courage to face all the troubles enroute to successful completion. Courage is essential to catch and tie a theif as also to slap a trouble maker in a public place. One cannot catch a theif slap a trouble maker just because one gets angry. Courage is essential first and foremost in performance of our duties. A coward will be fearful of everything. A man without enthusiasm can never win any competition. A man without aura ( commanding Personality ) cannot take on leadership. Courage is the first requisite quality for performance of duties, for a man without debts, for one who is devoid of worldly ties, for politicians and for holding Government job / positions. Though less paying a Government job is stil preferred. In astrology SUN is in charge for all these factors. It depends on individuals' past merits and demerits to get the above mentioned charecteristics. Sun is the king among nine planets. Thus when we consider in detail Courage is the most important Mental mode. All other mental modes act in accordance with this primary mode.

Your Family Friend

This is the second emotion (mental mode). Peace ie Mental clarity (Tranquility). In whatever action / task we undertake there must be clarity of thought and decision. Peace is equivalent to courage mental mode in importance and in many instances even surpassing that of courage. In astrology Moon is equivalent to Sun in strength, the important difference being whereas Sun has enemy (for eg Saturn) Moon has none. Also the mental mode courage can cause problems in some instances, whereas no problems can befall due to peace, Kindness, Mental Clarity, Love etc (Moon's charecteristics). However too much of anything is good for nothing and limits should not be crossed. Every mental mode falls in 3 stages viz satwik, rajasic and tamasic. Satwik is the middle stage and we presume that these mental modes in the middle stage for the purpose of this discussion. Even in satwik stage the mental mode courage (Sun Lord) can cause problems at times. But this peace (Moon Lord) ie mental clarity, kindness and love can never cause any problem. In astrological prediction the Ascendent (Lagna) and present planetary transit should be considered in conjunction. This second emotion Peace consisting of Love, kindness and mental tranquility is as important as courage. Once we pay back the debts incurred we can meet the lender with courage whereas we were scared to meet him before debt repayment. We are mentally tranquil when we discuss other matters with him and act without confusion. As long as the loan was remaining to be repaid could we have talked freely with the fear lurking beneath that the person may ask for his money back?

A student having completed his homework and Your Family Friend 23

thus having done his duty faces the teacher with courage, understands that day's lessons and pogress further, whereas the student who fails to do his homework, remains in confusion, due to the fear of teacher who may ask for it, unable to understand that day's lessons fully and thus his progress gets retarded. Persons having debts or having failed in their duty loose their courage, get restless and confused, loose mental tranquility retarding their progress.

Thus these two important mental modes indicate Sun and Moon in particular. All other planets act in accordance and in conjunction with these two modes. Only these two planets are very strong.

Anger --- MARS

The third mental mode (emotion) is anger, pride, confusion. We get angry in many situations with reason at times and without reason at other times. This is an emotional turmoil increasing our blood pressure. We come back to normal stage when anger subsides. There can be no humans who do no get angry if situation demands. It is better for all if this mode is kept under leash.

Though it may appear we gain from anger the end result will certainly be loss in some form. People will be afraid of anger of those who have an effulgent mars in their horoscopes. Persons having an effulgent Mars in their horoscopes will suffer from hypertension (high blood pressure) and those who have a debilitated mars in their horoscopes will suffer from Low blood pressure. Courageous persons having mental clarity will seldom get angry. They will be patient and thoughtful which is possible only if one doesn't get overcome by anger. In some situations one may need to show anger, but it is better if it is infrequent and of low intensity, though it Your Family Friend

is much better if anger can be avoided altogether. Only persons who do their duty will have the consequent boldness and mental tranquility to avoid anger. When someone asks fo repayment of debt incurred, it is only fair that we answer him properly as we are duty bound to repay. If debt is not repaid or if we do not perform our duties adequately then mental tranquility is lost and on top of it if we get angry this will lead only to problems. Similarly whereas the student who does his home work is mentally clear, one who fails to do homework is confused, and when teacher punishes him he gets angry on the teacher thus inviting more problems. If the student has the courage to accept the punishment with the conviction that since he had committed a mistake he deserves it and resolve not to do it again with due mental clarity he will not get angry. In one who looses the courage and mental conviction getting angry can cause only more problems.

Surprise ——— MERCURY

This is the fourth emotion (mental mode). Intellect, ability and logic. This mode is beneficial to us. How do we recognize this mode? Suppose we are remembering a person affectionately and he suddenly puts in an appearance. The emotion we feel then is plesant surprise. We are overcome with this emotion in many situations. When we see or hear unseen or unheard things, or after completion of a difficult task our first experience is that of delightful surprise. Mercury is the lord of this emotion and as per sastras (scriptures) intellect is ruled by Mercury. One important aspect is Mars and Mercury are sworn enemies as Anger and intellect will not function simultaneously. When one is overcome with anger intellect fails to function. Only when anger is controlled with courage and mental Your Family Friend

conviction can intellect function. An angry student will not understand the lessons being taught; and even though only the person who had loaned money is asking it back our mind will not function if we get angry on that count. We will regret our illogical argument with the person asking for his money back, later. Inspite of repeated failures if only we keep trying boldly and convincingly without getting angry at our failures, we will have remarkable intellectual transformation which will make us succeed. But with anger in full swing intellect will not function with consequent drop in control over tongue and this is universal. This emotion is responsible for lot of inventions and discoveries and enhancement of ability in a remarkble way through deep thinking power. This emotion helps us throughout our life encouraging our efforts to succeed and thereby beneficial in all respects.

Happiness ---- JUPITER

Everyone in this world at whatever stage in life or circumstances they may be desires this mental mode (emotion). It may even be termed as humor or affection. When one gets back a lost thing or when a child is fully cured of illness one gets happiness in conjunction with affection. We get it in different forms at different times. The happiness being result of other emotions are different and the happiness mentioned here is different. The examples of this happiness are

1. When we laugh whole heartedly at a joke forgetting everything else.

2. When a student is successful in exams with top grades.

3. When a scientist is successful at the end of long drawn research in a particular field.

4. The peace of Mind enjoyed when one returns Your Family Friend 26

the loan and becomes free from debt.

This happiness will not have mixture of any other emotions. In many situations one will get happiness in conjunction with kindness affection or peace. Apart from these no other mental mode can disturb this emotion. Everyone is after experiencing this emotion but seldom gets to enjoy it, and everyone competes through various ways for this happiness. It is only fair to expect that life should be unmixed happiness at least towards its end which will be nearly everone's objective. Jupiter is in charge of this emotion (mental mode).

Love ---- VENUS

Renunciation is possible only if this emotion gets erased. By this mental mode we get desires, sensual pleasures and lust.

It can even be said that world carries on because of this mental mode. Though one is unable to get happiness (jupiter) it is very difficult for humans not to get entangled with this mental mode as there are literally no one who is averse to material / sensual pleasure, inspite of the fact that one undergoes lots of miseries due to this emotion. Is it possible to believe that people are not interested in dressing up? Though people may claim they do not keep make up articles at home they still put on decent dress, comb their hair etc before going out which falls under this mental mode. If this emotion gets strengthend in one, it brings problems to him / her and others. Desire of sensual bodily pleasures, ache for tasty food, men lusting after women and vice-versa, desire for good dress, ornaments, vehicular comfort desire for all sorts of things much more than necessary for living is the highlight of this emotion (mental mode). Inspite of being bald a man trying to cover up this baldness with remaining hairs, Your Family Friend

spending hours in front of mirror etc are due to the stimulus of this mental mode. However this is important for married life though this is responsible for all the happenings good and bad, in married life. This emotion under control is good, if in just maesure will not bring any harm, but if in excess spells trouble. Venus is in charge of this emotion / mental mode.

Sorrow ---- Saturn

This is a difficult mental mode as no one likes to be sad or face difficulties. How will one feel when loosing a very desired posession? No one can escape getting affected by this emotion. Failure in love affair, in elections etc bring up this emotion. How much sad a person will be due to the serious illness of an important family member? Then to carry on living people may have to loose self respect, get enslaved, continue living like a bonded slave. These are different forms of this mental mode. Saturn is in charge of this mental mode.

Those who fail to do their duties, who do not reurn their debts, who fail to get educated will perforce be compelled to experience sorrow. The after effects of such circumstances will definitely not give happiness or mental conviction.

Generally speaking in astrology, Saturn is famous for tormenting people causing untold sufferings which no one likes, though saturn doesn't let any one escape. People get scared of seven and half years of Saturn's transit phase in their life as they will have to experience lots of problems. Though people try avoiding this mental mode no one tries to understand the reasons for this emotion and even if they do they will only seek temporary relief. The efforts made towards permanent solution (understanding wise) will not be much and even then implementation will not be there for most people.

**Your Family Friend** 

Surprisingly some people may at sometime like to experience this mental mode as if there is something pleasing about it. Everyone including the ones just mentioned, the entire world in short, would like to come out of this mental mode and make efforts towards leading a peaceful life. Only thing is lot of confusion may be there in their efforts.

Rahu ---- FEAR

This is an intriguing emotion. At times we like it and hate it at other times. That is we rejoice when others are under its spell but hate when we have to face it having to be fearful of someone or something. One who has failed in his exams is fearful of future. When we are unable to pay back the debt we get afraid of the person who had given us the money when he comes to our house. A desented person will be fearful to think about the future. We are overcome with this emotion in many instances like facing darkness, having to face tiger or leopard all of a sudden, when a Govt. official in the process of taking bribe gets caught by vigilence officer. Rahy is in charge of this emotion. Nearly all sorrow is followed by fear. Many become cowards because of strengthening of this emotion, many get confused and some even become maniacs. Even the so called courageous people are also afraid of at least something. Whilst crossing the road if we are extra careful fear is the cause. Except for self realised sages people who are very religious are afraid to commit sins. This mental mode has an important part in astrology. Beebhatsam (Disgust) ----- KETHU

We have lot of occasions to experience this emotion. When someone gets our desired object we detest that person. When we remember some dirty thing whilst eating we get nausea, part of this mental mode. Your Family Friend

For example whilst walking / driving on the road when we happen to see a dog crushed by a passing vehicle with intestines hanging out how do we behave? We are overcome with nausea and run away / drive away quickly from the site. This nauseating emotion is disgust. Men detesting others, talking with hatred etc are all part of this emotion (memtal mode)of disgust / hatred. Saints shun this material life due to their getting disgusted of this impermanent / shadowy ephemeral world. Their disgust is called vairagya. That is fear and disgust can be used positively or negatively. This is why in Hindu astrology Rahu and Ketu do not have their own house but give fruits according to whichever house they occupy and in conjunction with whichever other planets they occupy a house.

Suppose we send money-order to some one. The post master accepts money from us and a postman delivers money to the receiver. We come in direct contact with only two persons though the money changes hands so many times and inspite of the fact all work for the same Postal Department we donot come across them. We are familiar only with postman who delivers our mail but postal department can function and the people working there get their monthly wages and consequent means to their livelyhood only because people at large pay for the different services provided by Postal Department.

The Nava Graha (Nine planets) function in a similar manner to that of Postal Department. It is their duty to deliver the fruits of our merits and demerits, and that of ancestors to the right person at the appropriate time. However the thing to remember is notwithstanding how friendly we are with our postman, giving presnts on festival days etc, he will not give us Your Family Friend

money unless sent by somebody and he will definitely not give his own money. Likewise unless there is balance of fruits of merits to be delivered these nine planets cannot be beneficial to us though we individually try to propitiate them, they cannot fulfill all our wants.

However some may argue that on their astrologer's suggestion they did Rahu shanti etc and their daughter's marriage got fixed within a week and on doing Shani preeti homam they recovered from illness. On deep introspection it will be clear that for whatever particular fulfillment an individal performance was done that alone gets done and thereafter the performance will not be a panacea for all difficulties faced in life. For future improvements and fulfillments like desire for a grandson, for buying a house etc other religious performances will have to be carried out and thus none of them can give any permanent and peaceful solution. Also inspite of such performances many people do not get results. what to do?

How does Graha Santi (Propitiating planets) yield results

Even though there is no balance of merits carried over on our merits/demerits account we still can get blessings of devatas by performance of virtuous actions in the following manner:

Suppose there is a criminal and on his conviction he gets a punishment of six months imprisonment or a fine of Rs 6000/- The one who has no means to pay the fine undergoes imprisonment. The tax evader if caught will have to undergo lots of problems and losses but he can escape imprisonment and other humiliations if he pays taxes and penalties under any available tax amnesty scheme. In the same manner in the instance where one got his daughter married on doing Rahu Shanti: suppose he spent Rs6000/- towards Rahu Shanti and suppose Your Family Friend

his income is Rs12,000/- per month, he donates half months' wages to God and thereby pays a part of his debt to devatas whereby the impediment in his daughter's marriage gets lifted and marriage takes place. But since there are other outstanding debts he will have to keep returning the debts. Is it all confusing? Let us discuss for clarification. Remember it was earlier stated that every man is born with three kind of debts to Devatas, Rishis and forefathers.

Debts of Man

We are indebted to our parents because of whom we came into this world and because of whom we are what we are today. We are indebted to Devatas who keep account of our merits and demerits and who administer the fruits thereof to us. We are indebted to the five elements which are beneficial to us in many ways. Over and above all these we have an important debt which we have incurred to GOD almighty. This body is given as a trust to this soul (personlity) so that the soul (Jeevatma) can cut the bindings of karma through liquidation of sins. In this way we are surrounded by debts, which if we keep repaying in small to medium quantities will get cleared at least at a future date.

An industrialist gets a loan of rupees one million and starts his business which is running smoothly. Out of the income earned from business he buys all material comforts like car, house, jewellary etc and forgets or is unwilling to repay the loan. This cannot go on for long. Bank officials start reminding by letters, telephone calls, personal visits and if situation demands then ofcourse court cases, foreclosure, imprisonment etc will follow.

If we do not pay back our Debts

Similar to the above example if we do not pay Your Family Friend 32

our debt back to pitrus (Ancestors) and devatas we get plenty of reminders and then ofcourse punishments follow. Devatas undertake this task of reminding us and administering punishments, wherein Nava-grahas (Nine planets) play an important role. In a manner similar to the banks (in the above example) the transit of nine planets vis-a-vis our horoscope's rasi (house in which moon is situated) reminds our repayment of debts by various means such as health problems for us and our family, consequent mental tension, fear due to tensions at work place, arguments with spouse, difficulty in education, delay in birth of progeny, daughters not getting married (or other severe problems affecting family reputation), turmoil due to sad occurnces and overcoming with unwanted dejections etc. During such times an intelligent man should try to explore the ways of returning the debts and thus becoming Debt-free instead of trying short cuts like appecement of authorities by bribing or giving parties/gifts etc.

The need for Performance of Prescribed Daily Duties

Instead of performing the prescribed daily duties as laid down by vedas and sages it will be of no use to while away time in doing Navagraha homams, singing bhajans or doing some short cut mantra, tantra etc. If only we do our daily duties there will be no need to resort to any shortcuts. There will be no need to befriend and placate the bank manager if we keep paying back our monthly loan pay back instalments. Anyway such short cuts will not help us.

who will get help?

Let us consider the following scenario:-

(A) had taken a loan to be repaid in 5 years, and has been regularly paying back his monthly instalments for the past four years. Your Family Friend 33

(B) who had similarly taken loan under the same terms has not bothered to pay back his monthly instalments at all because all the employees of the bank branch are his friends and he keeps entertaining them regularly. At this juncture they (both A and B) expect a contract from a reputed firm which on completion will fetch them handsome returns or say they need to replace a faulty machinery and need half a million rupees for it. Both approach the same bank branch for this additional loan and of the two (A and B) who can expect to get the additional loan? Though (B) in the above scenario is friendly with all the staff at the bank branch, since he hasn't been repaying the loan instalments his request for additional loan will definitely be rejected by the head office and for (A) although his old loan has not yet been fully repaid, since he has been regular in repayment of the loan in monthly instalments and thus has proved trustworthy he will get his additional loan approved by the head office with the expectation that this additional loan will make his organization grow and thus the bank will stand to gain by additional deposits.

Similar is the case of Devatas vis-a-vis human beings. As soon as one faces some difficulty he starts approaching astrologers with his horoscope or suddenly becomes superficially devotional. It will be of no use. Devotion and Self Realization are remarkable But

One can attain Liberation from the miseries of recurring birth and death cycle only through either devotion or knowledge of self. But how should that devotion (bhakti) be? It should not be towards fulfilment of an objective but selfless devotion without exepectation any material desires alone can give liberation. Similarly the knowledge of Self (Self Realization) after complete cleansing of Consciousness Your Family Friend

from vasanas (inherent residual impressions) alone can give Liberation. The above is not immediately possible for laymen filled with ignorance and material desires. We should climb up only in steps, and this is where daily karma anushtana (prescribed religious duties) help us which whilst fulfilling our desires slowly but surely leads us towards liberation as taught by Shree Krishna in Bhagawad Gita. With so much outstanding debts and consequent lack of mental quiesence and peace there is no use about talks of devotion (bhakti) and Self Realization.

How to pay back our Debts

Let us now explore ways of repayment of our debts. The debts incurred towards Devatas can be wiped out by performing sacrifices (Yagyas) as per scriptural pronounaemants (Kalpa Sutras ) as taught by Sages for whom we will have to give royalties for which we have to learning vedas (Veda adhdhyayana - under a guru). Apart from this to pay back debt incurred towards our ancestors we have to perform sraddha (annual ceremony) with diligence and dedication. To wipe out devatas debt sages have discovered ways and means through so many vedic rituals and though we may not be in a position to do them (please see the remark under srauta karma in the beginning of this book) We can sponsor their performance through qualified Dikshtas (Brahmins) . Similarly Veda adhyayana (learning vedas under a Guru in a prescribed manner) is not an easy thing. Instead as an alternative we can atleast make it flourish by financially and otherwise helping those who have dedicated themselves to it. But our ancestral

debt can be only paid back only by us. For that we have to perform sraddha etc diligently and satisfy / propitiate our beloved ancestors.

Your Family Friend

In modern times neither is it possible for every one to perform Soma Yagyams nor is it possible to perform them individually. Similar to the manner in which a joint family perfoms major tasks, people should get together and contribute financially and physically towards successful performance of the yagyams and get full benefit out of the performance by which devatas

debts get repaid.

Similarly Veda adhyayna is not an easy endeavour. For example let us compare vedas with electricity generation of corse vedas are more powerful. Though most households have electricity when there is power cut espcially in summer we undergo lot of hardships as nothing gets done and because of the heat we get tired both mentally and physically till power comes back bringing us joy and relief. Vedas are similar to electricity, but whereas electricity gives only physical joy the power derived from vedas give both mental and physical joy. We are undergoing a lot of hardships at present, suffering in various ways, both physically and mentally, and are in confusion, unable to understand, the cause due to unavailbility of power derived from vedas. If one undergoes hardship for many years, having gotten acclamatized it does not appear a problem after sometime, and one will neither seek to know the cause nor the remedy. Since Veda dharma is still in existence albeit in a very subdued manner, if only we all get together, strive and make it flourish, people will start enjoying the benefits and having gotten use to its advantages, will not let veda dharma to fade away.

Even if every one evinces an interest to study vedas it is not possible as it is unlike other forms of education, and also there is no need. Only a certain group of people need to look after and follow vedic dharma Your Family Friend

while other people can look after other things helping the above group in all possible ways they can. As stated above, veda is like electricity and its generation need only certain number of people, and needless confusion only will result, if everyone enters the power house generating electricity. Only a group of people are employed in a power house generating and distributing electricity which gets supplied to houses, factories, offices etc. For this purpose, money is required for raw materials, wages for people employed, and other pertinent expenses, which the people at large contribute, and the quantum of electricity consumed, is measured by electricity meters placed in respective places. Through this method the functioning is smooth and growth of the nation is ensured. If every one tries to generate their own electric power, apart from the fact it will be impossible, only total confusion and chaos will result. Similarly there is no need for every one to learn vedas, instead we all can do our utmost, in looking after the group, who dedicate their lives in learning and preservation of vedic dharma, and thus can rid ourselves of the debt towards devatas and rishis.

Next is debt towards our beloved ancestors. We are indebted to our parents {who were responsible for our birth and upbringing} till the end of our earthly life. As long as they are alive we should love and respect them. We should care for them and look after them when they get old and thus get their blessings.

There was a couple in a village who had a child, and husband was hen-pecked. Being afraid of neighbours and village people, the wife had unwillingly permitted husband's parents to live with them but only on the cement bench outside, at the entrance of the house, being afraid that their clean house will get dirty, if she Your Family Friend

allowed these old people to live inside. The grand parents however were very fond of their grandson and showered their love and affection whenever they got a chance. The aged couple had only a torn bed, two pairs of clothing, two plates, one aluminium mug for their personal use. After leading such a life in misery the elderly couple passed away. On completion of ceremonies, connected with their death superficially. the young couple decided to donate the worthless belongings of the old couple {the wealth they had earned however was enormous but in posession of the young couple) to some poor people. One day they invited a beggar and when they tried to hand over the worthless belongings of the dead couple, their ten year old son stopped them from doing so. Unable to comprehend his action, when they asked for the reason, the young boy explained in conversational tone that those decript objects can be used when this young couple got old and he assured them he will not even purchase such worthless things for them (his parents). Only then did the young couple realise their folly. After contemptuously treating parents when alive what is the use of superficial acts of sraddham etc after their death.

The scriptures {sastras} enjoin that parents should be well looked ater during their lifetime and after their death sraddha etc should be performed with love and dedication to show our gratitude. Today if we experience abundance of food and water there are two important reasons. One the annadanam (feeding) we have performed either in this birth or in our previous births with (in their memory)or without rememberance of our parents. Two: the sraddha ceremony with anna dana being performed by our son, grand son or great Your Family Friend

grand son of our previous births. A man's (ancestors) get their next birth commensurate with the balance of their merits and demerits. They could have taken birth as humans, cow, goat or other creatures. The sraddha performed with annadanam will get converted to their present requirements and pitru devatas are in chargeof such operation. If they have been reborn as humans they will get good food and if cattle they will get good grass.

Suppose we perform sraddha only with money (Hiranya sraddham) without annadanam, our ancestors will suffer in the following manner. Even if they are reborn in a rich family, due to their balance of merits, their vehicle may breakdown in the middle of nowhere, and they will have to suffer due to thirst and hunger, inspite of the fact they are wealthy. Can wealth fill the stomach in the middle of nowhere? On the other hand if we perform sraddha for them with annadanam (meals to brahmins) then their vehicle will breakdown where availability of food and water will not be a problem. If they are reborn as cattle some passerby will be kind enough to pluck some grass and feed them. This is the reason why scriptures enjoin that in sraddha ceremony Annadanam is a must.

In this manner if we repay our debts responsibly and live with religious conviction then all devatas will be beneficially inclined towards us. Are we justified to expect without even doing sandhyavandanam that devatas and pitrus (ancestors) should help as soon as we are faced wth problems?

#### The greatness of daily sandhyavandanam

Sandhyavandanam is an upasana (prayer) to be performed at dawn and dusk. In Tamil this is called morning and evening debt, though people have made Your Family Friend

deregatory remarks like brushing teeth, going to restroom and taking bath are the meaning of morning and evening debts. In reality only sandhyavandanam signifys morning and evening debt, which is karma to be performed without any expectation, the sole objective of which should be repayment of debt. This is an universal duty and is applicable to all castes and languages. In Sanskrit it is called "SANDHYA VANDANAM" and it goes under different names in different languages. No one need to think that this is only for Brahmins and we have nothing to do with it. Brahmins use vedic Mantras for this. For a Muslim this is NAMAZ, for a Christian this is PRAYER and for Hindus this is PRARTHANA.

There is a way for some people who are perplexed that they are not aware of any such prayers amongst their caste / language. How did the sixty-three saivaite saints (Nayanmars) or non brahmin Vashnavaite Saints (Alwars) achieve greatness? Though not to their extent the prayers done at dawn and dusk without anticipation of any desire fulfillment is sandhyavandanam. After having discussed and argued about various religious cults Aadi Shankara, the teacher par excellence had established six cults alone are indestructible, all of them equally efficacious, and people can reach GOD through any of them.

Of these SIX cults whichever appeals to one, they can hold on to it rigidly with dedication, without selfish and fickleness of mind, carry on devotion with deep faith after receiving initiation from a competent guru. But if their elders had been following a traditional method of devotion, one does not have the moral authority to change it. They can approach heads of mutt (religious institutions) in person, get familiarized with Your Family Friend

methods and by carrying on the prayers , they can also get released from debts towards Devatas.

Women have an important role to play in this. Universal rule is one who abets a crime is liable for higher punishment than one who committs the crime. In a similar manner one who induces a person to perform daily duties (women in this instance) will reap better rewards. If a woman gets initiated in a mantra (Incantation) and does japa (repetition) that will be beneficial only to her individually. But if she induces her family members like brothers, husband and children to perform the daily religious duties she stands to garner larger fruits for her action. Though a woman may boast that it is her husband who is the boss of the house, however gets her work done (desires fulfilled) by placating her husband in various ways, she can likewise get the male folks to do their daily religious duties. It is futile to approach astrologers leaving all the mentioned positive actions. Astrology is definitely a remarkable subject. If astrological prediction indicates that time is good it means time has come for a person to enjoy the fruits of actions of past merits, and if time is bad it means time has come for a person to undergo sufferings of past demerits. But if there is no balance of merits even though good times (as per astro predictions) are in the offing there can be no benefits (enjoyment). On the other hand if balance of merits are in abundance, even though bad times are in offing the person will not suffer. So what can Nava graha (Nine planets) do under such circumstances?

Women doing Mantra japa in the morning and evening after getting intiated by a competent Guru can enhance the welfare of her family. All that is written in this book are for people who have Faith in GOD, Religion, Your Family Friend

Vedas etc and not for intellectual atheists.

Sandhyavandanam well done gives Brahmins the fruits of Veda Adhdhyayanam, of performance of Sacrifices (Yagyms) etc and is essential to be rid of debts towards Devatas and Rishis as also of various sins committed by them thus purifying them, and promoting their welfare. The incantation (japa) of Gayatri in sandhyavandanam is extremely powerful and by doing Gayatri Japa (essence of three Vedas) in large numbers rids a person of sins for not having done Veda adhyayna. Even though a person might have done large sacrifices (yagyam) he cannot give up doing sandhyavandanam as long as he lives. It is such an important daily duty. Gayatri Japa rids us of all our debts and can give us all the benefits. Some may argue: Agreed Gayatri japa is great. Will it not suffice to do japa of Gayatri Mantra in isolation? Why the hassle of Sandhyavandanam and the attended rituals prior and post Gayatri Japa? In today's world when time is at a premium and when all are running around from 8 AM to 8 PM where is the time for performing Sandhyavandnam? Therefore I am doing incantation of Gayatri Manthra whilst travelling, standing in que, walking etc. Will this not suffice?

Gayatri is Definitely A Powerful Mantra but

Gayatri is definitely a powerful manthra but for it to be effective some preconditions have to be met. Can raw uranium perform the functions of uranium in an Atomic Reactor? only after due process can the powerful Uranium be utilized which gives us power through Atomic power plants constructively, as well as Atom bomb destructively, and these things are not possible in raw state of uranium. A Diamond will glitter only when polished with proper processing. Similarly one Your Family Friend

should get initiated into gayatri mantra properly in a prescribed manner from a Guru and after self purification through mantras and water in sandhyavandanam the Gayatri japa should be performed with due faith, dedication and discipline and associated restrictions. Then alone, will it pave the way for cutting through the bindings of karma, and promote progressive welfare. We have to perform it, and we have no authority to ask for its benifits, but if undone punishment will follow, in a similar manner to our not being entiled to any interest on our repayment of monthly instalments toward our debts. However we get absolved of troubles arising due to non payment of our debts from competent authorities by such regular repayment. For our other comforts and material benefits money earned through other means only can help and there are lots of ways for this described in the vedas. But without repayment of our debts if we aspire to enjoy comforts it will only invite troubles. Hence along with sandhaya vandanam if other devata upasana (to propitiate devatas) are done it will bring in lots of benefits. Other karmas done to propitiate Devatas will be of no use without sandhya vandanam.

Let us now consider another example to establish that sandhyavandanm is a duty. A soldier stiffly salutes an army officer, whether the officer observes his salute or not as it is his duty to salute. Just because of soldier's salute the officer is neither particularly pleased, nor recommends his promotion and consequent rise in wages. On the other hand if the soldier does not salute he is in for trouble as per army protocol. Just because the soldier has to show respect to the army officer he cannot do namaste (Indian form of showing respect) with folded hands in a civilian form of greeting. A stiff Your Family Friend

army style salute will only be appropriated. When we give so much importance to man made rules how can we ignore the laws made by vedas and sages and how will it benefit us? Let us now see how a man spends his day and of which how much time is wasted. Suppose a man gets up at 6:30 am By the time he finishes brushing his teeth, rest room and coffee to read news paper it will be 7:00 am. By alout 8am he will go for walking, jogging etc and be back by 8:45 am. After shower and urgent breakfast it will be 9:30 am by the time he leaves for office. Let us say he spends from 10:30 am till 6:00 pm in office. He will be back home by 7:00 pm. After freshening up he will spend till 8:30 pm with children books etc. Dinner by 8:30pm after which TV till 10:30pm then sleep till next morning and same routine again. If given some suggestion he will immediately jump complaining lack of time what with all sorts of office pressures and family problems etc. In case he does some form of prayer for ten minutes it will be full of applications for fulfilment of various desires. In this also many feel lazy to do sandhyavandanam. Many will have photograph of some God or some Baba and thinking that praying to that particular Baba or God is enough to propitiate all devatas do some sort of pooja, but not without selfishness asking for fulfilment of so many desires. If the results are not forthcoming then he will dicard that photo and go running after some swamijee or some cult figure (Mantravaadi). If we go on like this, how will there be any progress in our lives? No one should desire for anything, as it is TRUE that desires alone are cause of all our miseries. To advise thus is not the aim of this book and there is no use of such advise at this juncture. The main aim of this book is to show a proper way for fulfilment of our just desires. Your Family Friend

Thinking only about us at all times cannot give us happiness and peace. We have to strive for it in a proper way. In twentyfour hours, for atleast twenty four minutes we should pray to God unselfishly without any expectation, application for any desire fulfilment etc. This is why Sages and saints have found ways and means after performance of strenuous penance, discovering sandhyavandanam and Gayatri japam which when performed diligently as per rules frees a man of debts thus promoting his welfare, we have to bear it in mind that had they not discovered a way of making us debt free how much of trouble we would have had to undergo to discover such ways and means by ourselves. Probably because we received this discovery painlessly many are careless. Instead of selfishly running around all the time, if we gratefully pray, desirelessly without any anticipation, as a way of repayment of debts lots of benefits will accrue. We should only perform it after due initiation in a proper manner from a competent Guru. We can squeeze ten minutes from walking / jogging time, ten minutes reducing our sleep time, another five minutes from time spent reading news papers and in this way can definitely perform morning sandhyavandanam and maadhyahnikam. Don't we say where there is a will there is a way? If only we have faith and dedication this is possible. Sandhyavandanam and Gayatri japam performed unselfishly can also give us prosperity. Though we have no right to ask for fruits yet sandhyavandanam thus performed will help towards our progress ie there will be definite all round improvement and mental clarity.

Progress does not mean only economic progress.

All round progress that of improvement in our mental and intellectual capability in particular alone can be Your Family Friend

45

beneficial. This is basic to our affluence, Money alone is not life.

How Nine planets (Navagrahas) will help Us

Let us see how Navagrahas function in respect of people who perform their daily duties and of people who don't.

For those who have cleared their debts towards Devatas and pitrus (ancestors) Sun and Moon bestow him with firm peace of Mind coupled with courage. Through this he will be bold, of steady mind, tranquil having paid back his debts, peaceful and capable of considering everything calmly. He will not get angry caused by Mars and the intellect of one who is not overcome by anger will function properly. He will be successful in life because his intellect performs well with undisturbed and calm mind. His achievements will be remarkable through which name and fame will accrue. He will get happiness caused by Guru (Jupiter). It is not enough to get happiness outwardly alone. Even domestically he will get treated affectionately by wife and children and venus will help him get comforts of life like house, vehicle etc thus leading to joy in the family life. So he will not be affected by saturn and be sad. When Sun and Moon give him Courage and tranquility, Mercury intellectual capability, Jupiter and Venus happiness competing amongst themselves how can Saturn cause him sadness and Rahu fear? The later two viz Saturn and Rahu will guard this karma yogi from suffering sorrow and fear. He will never feel disgusted about anybody or anything and his life will on go smoothly with love and affection. Only for such a man can shanti, pooja and homam etc will (when faced with an obstacle due to past demerits) be effective nullifying the fruits of demerits and enhancing the fruits of merits. Your Family Friend

#### People who do not perform the daily duties

Let us now see the condition of people who fail to perform their daily duties.

How can people who have fallen from their responsibilities live peacefully? One who tries to cheat the debt giver will not have the courage to face him. People having debts towards devatas and ancestors will not have firm mind and clarity of thought and with confused intellect they will be unable to take appropriate decisions ie Sun and Moon will not help him and consequently he will face dire situations. When faced with problems a man without firm and tranquil mind will get angry. Mars will frequently make him get angry, and as we all know when overcome with anger intellect cannot function properly. As it is he does not posses firm, tranguil mind and overcome with anger frequently, with his intellect being unable to function with clarity how can he be happy or have any thought of Love, Romance etc? When a man is unable to hold conversation and laugh due to all these tension, which girl will desire him? Even his wife will continue to co-exist having nowhere to go, cursing her fate and thus he will not have any domestic happiness and as such our man will lovingly be sheltered by Saturn. He will be an embodiment of sadness failing in all his ventures having lost faith in himself will constantly be afraid of everything. Unhappy, sorrowful and angry he will harbour hatred, disgust and will be jealous of other people's happiness and success. This way he will go on committing more sins, for which he will suffer a lot in this birth, and with the balance of sins being carried over to future births, he will continue to suffer in future births as well.

In astrology it is stated Rahu Shanivath (Rahu like Saturn) and Kethu Kujavath (Kethu like Mars). The Your Family Friend

47

above two pairs of emotions are interrelated. Sorrow increases fear and vice-versa, thus inter related. Similarly Anger increases hatred and vice-versa Vedic Performances for Repayment of Debts

Navagrahas (Nine Planets) get lot of importance in all vedic rituals beginning from sandhyavandanam, because these Nine Planets act in the role of postmen for delivering pleasure and pain to us directly commensurate with our merits and demerits. Amongst devatas (celestial beings) there are two Postmen. One:-Navagrahas responsible for controlling / influencing our mental modes and delivering fruits of our karma performed in the past and present births. Two:- Agni (Fire God) for delivering to the respective Devatas, the Oblations (Aahuthis) we offer for them in vedic rituals like Yagyas (Sacrifices), homams etc. ie AGNI - To take our offerings to Devatas Navagrahas to bring fruits of our karmas. Without our sending something to Devatas neither can we expect nor demand that devatas should help us in time of our need. Thus vedic rituals help us in repayment of our debts. There are also ways to enhance our merits. In this manner Vedas help us to establish relationship between us and devatas. So long as we keep feeding devatas through oblations offered in vedic rituals they will through navagrahas keep promoting our prosperity. Neglecting all these it is futile to keep holding on to navagrahas alone.

Without repayment of our loans if we keep saving money in fixed deposits alone what will be the result? When we ask for redemption of fixed deposits, the bank will deduct amount pending towards our debt, and will give the balance only, if any left. At the same time if we keep paying monthly instalments towards our loan

amount and also keep saving money in fixed deposits Bank will give us pricipal plus interest accrued when we need the money. If We foreclose our fixed deposits the rate of interest will get reduced and there may even be penality for early foreclosure. Similarly if we demand fruits of any virtuous actions performed in this life we will get, but the quantum will be less. If we perform pooja, homam (havan - fire worship) and allied prayers without repayment of debt in the form of prescribed daily duties they will NOT be fruitless, but as mentioned above they will be accounted against our debts and only balance if any will reach us. Many a time

we may get nothing.

Along with performance of our prescribed daily duties (at least sandhya vandanam as a minimum loan repayment amount) if we keep performing other vedic rituals whenever possible for prosperity and progress our investments in this manner will yield results either in this birth or future births. Also it is not very noble to peform rituals only in anticipation of fruits and when thus done for the sake of desire fulfilment alone the quantum of fruit will be attenuated. But if we are patient to let the fruits of our performance(s) mature then this quantum will be enhanced. This is the reason why Shree Krishna says in Bhagwat Gita "Thou have right to perform action but not to the fruits thereof". In performance of daily prescribed duties one has no right to ask for fruits, as one is indebted. For performanes of other special poojas, homam, yagya etc if fruits are asked its strength will be reduced. Accepting when they come on their own will be beneficial.

For people who feel doing Sandhyavandanam is difficult, the following past incident, will be an eye opening lesson. Once lots of people had gathered to hear Your Family Friend

49

Mahatma Gandhi's speech. A twelve year old girl carrying a child on her hips was standing unable to find a seat. Noticing her Gandhi asked her as to how she can stand patiently carrying the weight (child on her hips)? The girl retorted "Weight? this is my brother". Gandhi was dumbfounded. Her query was how can it be weight when he is her brother.

It may not be scientifically correct but psychologically it is. If we commence doing sandhya-vandanam doubting whether it is necessary, it will appear to be waste of time, but when done with conviction that it has to be done then it will appear as our duty and we will not desire to let it go.

It is not wrong to entertain just desires, problem arises only in efforts made towards their fulfilment. We rae of the opinion that desires can be satiated only on pecuniary considerations thinking that there is no other way of their fulfilment such an idea which is tantamount to a building construction without foundation, certain to fall down prior completion. Similarly Sandhyavandanam is the essential foundation of our efforts made towards progressive and prosperous life without which other efforts will be futile.

We go with our children to Amusement Parks (like Golden Beach in Chennai, Appu Ghar in N.Delhi). Once inside there are lots of items for entertainment for all age groups to experience, for each of which we will have to pay individually. But we canonly enter the park on payment of entrance fee. Similarly an Amusement Park called Prosperous life contains lots of various attractions. We can experience desired, needed entertainment through individual efforts (Merits acquired through various upasana, rituals etc). But the entrance fee, to this Amusement Park is daily Your Family Friend

duties performed at dawn and dusk called Sandhya vandanam. That is to return the debts incurred to Devatas, Rishis and ancestors. Once inside as long as we have money in the form of past and pesent merits we can enjoy different enertainment facilities. But even though we may have money in the form of merits, we still have to get the entry permit to enter through the ONLY WAY Sandhyavandanam into the Amusement park called Prosperous Life.

Thus there is only one way for prospering in life

After reading this book please forward all your queries, doubts etc. After consulting wise and learned people their replies and suggesions will be compiled in the form another book, if necessary. My E-mail address ;- kalkiraman@hotmail.com Let us all do our daily duties and be happeen.

Om Shanti Shanti Shanti

Tamil Translation of this booik is available.

Please Contact Us.

#### 4. PERMANENT FUND OF Rs 20000-

The interest from this amount would be used for annadanam to all the vidyarthis on any one day of the choice of the donor. Besides the donors would get (i) Issues of "YOUR FAMILY FRIEND" every month for 10 years. (ii) 5 pairs of yagyopaveetam, 2 pairs of thiru mangalya thread with 200gms of vibhuti once ayear 10 years and the prasadam we announce every year.

#### 5. PERMANENT FUND OF Rs 25000-

The interest from this amount would be used for annadanam to all the vidyarthis on any one day of the choice of the donor and fodder (hay) for the cows of the cowshed in pathashala. Besides the donors would get (i) Issues of "YOUR FAMILY FRIEND" every month for 10 years. (ii) 5 pairs of yagyopaveetam, 2 pairs of thirumangalya thread with 200gms of vibhuti once a year and the prasadam we announce every year.

Donors may send donations in the form of cheques or DD (payable at Thanjavur) and indicate the name in whose favour the receipt to be made art for income tax exemption under section 80-G

## YOUR WELL WISHER G.K.SEETHARAMAN

TEL. (Resi) 04374-239383,(off) 239330 Mobile - 7639588146.

### Your Family Friend Monthly

2/205, Agaraharam, Kalancheri Post, Saliyamangalam-via, Thanjavur Dt. Tamil Nadu - 613504 Resi.- 04374-239383, 239993 Off.- 04374- 239330,31 ANNUAL SUBSCRIPTION 108/- ONLY

For more Details: - kalkiraman@hotmail.com & Ph. 7639588146